



درعکس فوق که در حدود سال ۱۹۳۰ میلادی در مصر گرفته شده است عده ای از احبّای آن سامان دیده می شوند. نفر نشسته در وسط جناب شیخ محیی الدین صبری کردی که در سال ۱۹۴۰ صعود کردند، در کنارشان دختر ایشان روحیّه خانم (۲۰۰۲-۱۹۱۶) می باشد. از دوستان عزیز تقاضا می شود در صورت شناسائی سایر احبّائی که در این عکس دیده می شوند دفتر مجلّه عندلیب را مطّلع فرمایند. (از آلبوم جناب محمود فکری)

# عندليب

فصلنامهٔ محفل روحانی ملّی بهائیان کانادا به زبان فارسی

'Andalib Vol 23, Serial # 90 . ASSN 1206-4920 Association for Bahá'I Studies in Persian P.O.Box 65619, Dundas, Ontario, L9H 6Y6 Canada Tel: (905) 628-8511 Emai: <a href="mailto:absp@bellnet.ca">absp@bellnet.ca</a> Website: absp.org Publication Mail Agreement # 40020690

> سال بیست وسوم شمارهٔ پیاپی ۹۰ ۱۶۲ بدیع ۲۰۰۶ میلادی از انتشارات مؤسسهٔ معارف بهائی همیلتون، انتاریو، کانادا

> > حقّ چاپ محفوظ است

## فهرست مندرجات عندلیب شماره ۹۰ صفحه

| ٣  |                           | ۱- لوح مبارک حضرت عبدالبهاء           |
|----|---------------------------|---------------------------------------|
| ۴  |                           | ۲- از آثار مبارکه حضرت عبدالبهاء      |
| ۵  | هدایت الله جاوید          | ۳- جهان مادي و عالم روحاني            |
| ٩  | فرزانه خجندی ، گلرخسار    | ۴- شعر                                |
| ١. | ترجمة مليحه روحاني        | ۵- معرّفی کتاب " هدف از وجود انسانی " |
| 19 | ايرج ايمن                 | ۶- شجري پر ثمر                        |
| 44 | ابوالقاسم فيضى            | ٧- يک نامه تاريخي                     |
| ٣. | ترجمة فاروق ايزدى         | ٨- جهان بدون مرز                      |
| 44 | دكتر حشمت مؤيّد           | ۹- نعیم سدهی                          |
| ٥. | پرويز دادرسان             | ١٠- جناب نعمت الله ذكائي بيضائي       |
| 57 | ايران مهاجر               | ۱۱- نقل ازکتاب دکترمهاجر              |
| 04 | دكتر ايرج خادمي           | ۱۲- سیری در فرهنگ و هنر ایران         |
| 94 | دكتر وحيد رأفتي           | ١٣- چند ضرب المثل                     |
| 91 | پيام جناب هوشمند فتح اعظم | ۱۴- صدمین سمینار                      |
| 99 | متن سخنراني دكتر خوشبين   | ۱۵ - تودیع                            |
| ٧١ | دكتر محمّد افنان          | ۱۶- درگذشت منوّر خانم کیانی ( نامدار) |
| 44 | محسن صمداني               | ۱۷- آغاز امر الهي در همدان            |
| ۸١ |                           | ۱۸- ازگلخن فانی به گلشن باقی          |
| ٨٢ |                           | ١٩- عذر خواهي مجلَّة عندليب           |

<sup>\*</sup>طرح روی جلد ، بهزاد جمشیدی

مشترکین گرامی می توانند شماره آخرین مجلّه ای را که حقّ اشتراک آن را پرداخته اند در روی پاکت محتوی عندلیب مقابل نام گیرنده مجلّه ملاحظه فرمایند. از مشترکین گرامی استدعا میشود در صورت تغییر آدرس ، مسؤولین عندلیب را از آدرس جدید خود مطّلع فرمایند زیرا هر بار پس از توزیع ، تعداد زیادی از مجلّات به علّت تغییر آدرس گیرنده توسط پست بر می گردد.

آدرس فعلى دفتر عندليب به قرار ذيل است:

**ABSP** 

P.O.Box २०२१९, Dundas, Ontario, Canada Tel # ९・०-२४۸-۸०११ Email:absp@bellnet.ca

<sup>\*</sup>عندلیب شماره دوم ، سال بیست و سوم ، شماره پیاپی ۹۰، ۱۹۲۲ بدیع ، ۱۳۸۶ شمسی، ۲۰۰۶ میلادی

حقّ اشتراک سالیانه ( چهار شماره) ۶۰ دلار و دوساله (هشت شماره) ۷۰ دلار است.

عندلیب شماره ۹۰ صفحه ۳

#### هوالله

ای احبّای الهی الحمدلله نفحهٔ مشکبار جهان را عنبر بار نموده و صیت جمال مبارک ولوله در آفاق انداخته آوازهٔ ملکوت تقدیس شرق و غرب را به حرکت آورده و نعرهٔ یا بهاءالأبهی از جمیع اقالیم به ملأ اعلی رسیده وقت سرور است و هنگام حبور که الحمدلله پیش از آن که از این جهان فانی به جهان باقی شتابیم رایات امرالله را در هرکشوری مرتفع یافتیم چه سروری اعظم از این غانی به جهان باقی شتابیم رایات امرالله را در هرکشوری مرتفع یافتیم چه سروری اعظم از این شکرتم لأزیدنکم منصوص و موعود کتاب الهی و شکرانه این است که به کلّی خود را فراموش کنیم و از ذکر خویش خاموش شویم فانی محض گردیم و نسیان صرف شب و روز در نشر نفحات کوشیم و در بیان آیات بیّنات پردهٔ شبهات اهل فتور بدریم و اصحاب غرور را نصیحت مشفقانه نمائیم شاید کشف غطا نمایند و از کوری و کری و گنگی رها یابند اگر چه خداوند می فرماید صمّ بکم عمی فهم لا یرجعون ولی قلب امید به فضل رحمن دارد و رجا از موهبت یزدان که ظلمات طغیان زائل گردد و انوار رحمن بتابد. ای احبّای الهی همدم عبدالبهائید و همراز این عبد پر عجز و نیاز شب و روز یادتان مونس جان است و روز و شب ذکرتان ورد لسان ...

صفحه ۴ عندلب شماره ۹۰

## از آثار حضرت عبدالبهاء

ای مظهر کلمه تقوی، تقوای حقیقی از اعظم مواهب الهی است و آن خشیة الله است این خوف نه از عذاب و عقاب بلکه بیم محرومی از عنایت پروردگار. انسان اگر از الطاف حقّ بی بهره و نصیب گردد و از پرتو عنایت محروم و محجوب شود البتّه این عذاب اعظم از نیران ولی اگر دانا و فطین و حکیم باشد و الا صد هزار محرومیّت را به جان قبول نماید و به ذرّه ای از عذاب جسمانی راضی نگردد ...

... اليوم در شرق و غرب بهائيانند كه علم راستى و درستى و آشتى بلند نموده اند زيرا بر نفوس بشر هواجس پر خطر استيلا يافته و رادعى لازم دارد و رادع حقيقى خشية الله است لهذا ملاحظه مينمائى كه در خاور و باختر چه انقلاب است جميع اين حوادث پر خطر از رذائل عالم بشر است. از فيوضات ملكوت ابهى اميدواريم كه به قوّه كلمة الله و نفثات روح القدس در بين اين ظلمات نورى سطوع نمايد و شرق و غرب روشن گردد علم صلح اكبر بلند شود و راستى و آشتى انتشار يابد ...

عندلیب شماره ۹۰

# جهان مادی و عالم روحانی

#### هدایت الله جاوید

بعضی معتقدند غیر از جهان مادی جهان دیگری وجود ندارد. به عبارت دیگر همه چیز مادّی است. از جمله دلائلی که مخالفین این عقیده اظهار میدارند این است که در وجود مراتب است و هر رتبه یائین تری از وجود رتبه بالاتر خبر ندارد. مثلاً درخت از وجود قوّه عاقله انسان خبر ندارد ولى اين بی خبری درخت دلیل عدم وجود قوّه عاقله نیست. برای انسان صرفنظر از حواس که بین حیوان و انسان مشترک است علوم مادّی از راه استنباط قوّه عاقله در نتیجه مشاهده و تجربه حاصل میشود و یا از کسانی که چنین علمی دارند یاد می گرد که در این صورت میگوئیم اکتسابی است. اگر از انسانی آثاری مشاهده كنيم كه انسانها به طور طبيعي فاقد آن هستند و آن نيرو يا دانائی به نحو مذکور در بالا حاصل نشده باشد آنرا به قوّه ای ماوراء الطبيعه نسبت ميدهيم. اينك به بررسی مفصل تر نسبت به این موضوع مي پردازيم.

انسان دارای قوای حساسه است که اشیا را به وسیله آنها ادراک

میکند. همچنین دارای قوای متخبّله، متفكّره، مدركه، حافظه و مشترکه است و به وسیله این قوا و قوّه عاقله حقایق را درک می کند. مثلاً به وسیله قوّه بصر کره زمین را ساکن و آفتاب را به دور زمین متحرک مي بيند ولي به وسيله قوّه عاقله مي تواند بفهمد كه زمين به دور آفتاب متحرّک است. حقایق و خواص و آثار موجودات از راه مشاهده و تجربه به وسیله قوّه عاقله ادراک می شود. کلیه علوم و فنون و صنایع مادّی به این طریق حاصل شده اند. همچنین قوّه عاقله قادر به درک حقایق معقوله که در خارج وجود ندارند مانند حب و صفات و اخلاق مي باشد. تاريخ نشان میدهد که پیغمبران که بانی ادیان هستند دارای قوّه ای بالاتر از انسان طبیعی بوده اند. مثلاً حضرت مسیح در سن جوانی سه سال ادّعای پیغمبری نمود و او را به صليب زدند. مسيحيان اوليه نه تنها از نظر مادّی بهره ای نبردند بلکه تا سيصد سال چه بسيار جان و مال خود را نثار نمودند. همه افراد مقتدر زمان در محو پیشرفت آن

کوشیدند و جلوگیری نتوانستند. همچنین حضرت محمّد یک فرد امی ادّعای پیغمبری نمود و اطرافیان همه به مخالفت برخاستند ولى امر او نفوذ نمود. اين نفوذ و این توسعه قابل تأمّل و تفكّر است. آیا حضرت مسیح چه داشت که چنین نفوذی پیدا کرد؟ نفوذ پایدار به طور وسیع خصوصاً وقتی مبتنی بر منافع مادّی نباشد خود یک امر مادّى نيست. همه پيغمبران چنين نفوذی داشته اند. حضرت عبدالبهاء دركتاب مفاوضات ذيل عنوان "درجه ادراكات عالم انساني و مظاهر ظهور" مي فرمايند: "امّا قوّه عاقله ملكوتيه كه ماوراء طبيعت است محیط بر اشیاست و عالم اشیا و مدرک اشیا و مطلع بر اسرار و حقایق و معانی الهیّه و کاشف حقایق خفیه ملکوتیه و این قوّه عقليه الهيه مخصوص به مظاهر مقدّسه و مطالع نبوّت است و پرتوی از این انوار بر مرایای قلوب ابرار زند که نصیب و بهره از این قوّه به واسطه مظاهر مقدّسه برند".

عندلیب شماره ۹۰ صفحه ٦

> مهربانی، امانت، فداکاری، اتّحاد و خدمت به نوع است. این صفات امر مادّی نیستند. اینها کمالات روحانی هستند. اینها آثار حیات روحاني افراد هستند. آيا وجود اين صفات در این جهان قابل انکار است؟ آیا بین انسان راستگو و انسان دروغگو تفاوتی نیست؟ آیا شخص مهربان با فرد ظالم اختلافی ندارد؟ این اختلاف از چیست؟ آیا نیست که حیوان محض گردد". تأثیر پیغمبران را در ظهور کمالات انسانی میتوان انکار کرد؟ البته میزان حیات روحانی در افراد تفاوت دارد. در همه عوالم اختلاف بين اجزاء وجود دارد. مقصود این است که بهره انوار حیات روحانی در افراد انسانی به درجات است امّا كل مستفيض از شعاع يک آفتابند.

> > همانطور که به موازات عالم حیوانی عالم انسانی وجود دارد به موازات عالم انساني عالم روحاني وجود دارد. ايمان وكسب كمالات روحانی که در بالا اشاره شد ترقی وجود وحظ از عالم روحانی است. همانطور که انسان با قوّه عقلیّه و متفكّره ایجاد و خلق شده است و دلیلی برای وجود قوای عقلیه و متفكّره جز آثار آنها لازم نيست به همین نحو وجود مربیان روحانی که

يبغمبران و مظاهر ظهور هستند موجب ظهور صفات حمیده و درستي و صداقت و عفّت و الفت و محبّت و اتّحاد كشته است. حضرت عبدالبهاء در کتاب مفاوضات ذیل عنوان "مسأله در اثبات لزوم مربّى" مى فرمايند: "أكر انسانی را در بیابانی بگذاری که ابناء نوع خویش را نبیند شبهه ای

عالم انسانی تحت تأثیر تربیت علمي و روحاني پيشرفت مي كند. مدنيّت بوسيله علوم و فنون مادّي كه از قوّه عقليه دانشمندان سرچشمه گرفته تؤام با كمالات روحانى و اتّحاد و الفت که از مدد روح قدسی پیغمبران است به تدریج افزایش یافته است. همانطور که درجه روحانيّت افراد متفاوت است جامعه نیز دستخوش فراز و نشیب روحانی است. ادوار تناوب و تجدید دارد. گاهی میزان حرارت روحانيّت رونق حسن اخلاق و امنیّت به بار آرد و سبب اعتلای علوم و فنون شود و زمانی نقصان روحانیّت و تدنّی اخلاق فضای جامعه را به بي عدالتي و اختلاف و نزاع كشاند. آلات حرب و انهدام به بازار آید و خریدار دارد. مادّیات بر روحانيّات ترجيح يابد و الفت و

اتّحاد به قهقرا رود. دوباره عالم محتاج فزونی روحانیّت گردد. امروز که ترقّی مادّی به جای کاربرد شمشیر میدان کارزار را به استفاده بمب اتمى رسانده لزوم اتّحاد و الفت برای نجات و رفاه بشریّت از همه وقت ضرورتر کشته است. در این حال چه قدرتی جز کلمة الله قادر است مردم دنیا را به زیر خیمه يكانكي والفت جمع نمايد؟

بعضى گفته اند انسان به طور ذاتي بد را از خوب تشخیص میدهد. آیا واقعاً بشر به طور ذاتی تشخیص میدهد که باید متّحد باشد؟ پس چرا چنین نیست؟ اگر اینطور بود این همه جنگ و خونریزی و ظلم و ستم در طور تاریخ از چیست؟ پس چرا این همه رنج و عذاب از نادرستی است؟ چرا زندانها پر است؟ مرتكبين اين خطاها همه انسان اند. هم اکنون در جهان تعصب اقتصادی و سیاسی سبب چه بی تفاوتی ها نسبت به رفاه دیگر ممالک است. هم اکنون در جهان چه موانعی برای تجارت آزاد، مسافرت آزاد، کار و انتقال سرمایه وجود دارد. هم اکنون در جهان تعصّب مذهبی چه بلای جانسوز است. هم اکنون در جهان نحوه توزيع درآمد موجب چه عندلیب شماره ۹۰

وسعت از فقر و بیچارگی است. هم اکنون در جهان تعصّب چه مانع بزرگی برای انتخاب یک زبان کمکی بین المللی است در صورتی که چنین زبانی بسیاری از مسائل را آسان تر می کند. اگر بشر به طور ذاتی همبستگی عمومی را تشخیص میداد بسته به پیشرفت علوم و فنون، اجتماع خود را با احتياجات وقت و عصر تطبيق میداد و همیشه با کل راه اتّحاد و وداد می پیمود. به علاوه تشخیص بدون ایمان و عمل کافی نیست. اینک مردم میدانند که سیگار کشیدن مضر است ولی ارتکاب به آن تا چه حد گسترش دارد. همچنین تشخیص فرد عادی نفوذ دامنه دار در زمان طولانی ندارد ولى كلمة الله داراى قدرت نافذه كامله است. گفتار به اجرا مي گرايد. نعيم شاعر بهائي گفته: ای که گفتی علامت حق چیست میکند حق هر آنچـه می گوید مثالی سبب وضوح بیشتر می شود. سعدى هفتصد سال پيش گفته: بنی آدم اعضاء یک پیکرند که در آفرینش زیک گوهرند چو عضوی به در آورد روزگار

دگر عضوها را نماند قرار

این سخن فقط در مرحله حرف

باقی ماند و با اینکه ایرانیان به این كفته سعدى افتخار مي كنند اين گفته سبب نشد که آنان حقوق زنان را مساوی مردان نمایند. این گفته مانع نشد که جنگ و خونریزی نشود. ولى وقتى حضرت بهاء الله می فرمایند: "همه بار یک دارید و برگ یک شاخسار". اکنون که کمتر از صدو پنجاه سال می گذرد بیش از شش میلیون بهائی در سراسر جهان از ممالک و اقوام و نژادهای مختلف در نهایت محبّت و الفت خادم نوع بشرند و روز بروز این تفکّر نفوذ و گسترش بیشتری دارد. بشر به طور طبیعی دارای مکارم اخلاقی نبوده و جز در موارد بسیار نادر دایره الفت و یگانگی را توسعه نمیدهد. احتیاج به مربّی الهی است که دستور او ایمان و عمل را در پی داشته باشد.

ممکن است ایراد گرفته شود که پیغمبران به وسیله وعده اجر اخروی ایمان و صفات مرضیه را ترغیب و گسترش دادند. این صحیح است و هر زمان بسته به عوامل محیط اجر اخروی به شکلی تعریف شده ولی اکثراً زندگی ابدی را نوید داده اند چه که در وجود انسان محبّت خود و منافع خود طبیعی است و جز با امیدواری به پاداشی بزرگتر از منافع

موقّتی خود چشم پوشی نمی کند و به خیر دیگران اقدام نمی نماید. اگر چه صحت اجر اخروی قابل مشاهده و تجربه نیست ولی در قبال این وعده اخروی، رفاه و آسایش بیشتری برای عموم در این جهان فراهم می گردد که خود شخص نیز در بسیاری از موارد با قرار داشتن در این مجموعه از فوائد آن برخوردار میشود. پس اعتقاد به جهان دیگر و اجر اخروی بی فایده و مهمل و پوچ نیست آگر چه قابل آزمایش و تجربه نیست.

یکی دیگر از موارد تفکّر درباره امور روحانی این است که کلیه انبیاء و پیغمبران با اینکه امی بودند چنین نهضت های عظیمی ایجاد کردند و یا جان خود را در این راه نثار نمودند و یا حبس و زجر و مصیبت بسیار در این جهان کشیدند یعنی با نحوه زندگی خود به وجود اجر اخروی شهادت دادند.

بیشتر کسانی که فایده دین و امور روحانی را انکار می کنند به واسطه آن است که این امور را موجب اختلاف و نزاع تصوّر نموده اند. عموماً این افراد اعمال مدّعیان دین و روحانیّت را ملاک قرار داده اند. در صورتی که هر وسیله خیری قابل سوء استفاده است مثلاً کارد برای

آدم کشت. پس هدف و عمل دین وارد که مسلمانان برادرند ولی بوده است. در حقیقت اینان به آفتاب آمد دلیل آفتاب. تعاليم حضرت محمّد عمل نكردند. است جدا از خرافات که در طول زمان اضافه شده است. اگر چه اساس ادیان یکی است امّا چون قسمی از تعالیم هر دین بسته به شرایط وقت خود بوده و در مقطع زمانی خود قابل دفاع بوده نه به طور مطلق برای همیشه، بهتر است برای نقد دین، دینی را که برای زمان حاضر ارائه شده است مورد توجّه قرار دهيم.

صفحه ۸

در بالا كفته شد "قوه عاقله ملكوتيه كه ماوراءطبيعت است ... " همه انبیاء و مظاهر ظهور دارای چنین قوّه ای بوده اند. از جمله احاطه حضرت باب در نزول آیات و نفوذ كلام او كه منجر به تأسيس ديانتي گردید از جمله حضرت بهاء الله که انحراف از اوامر و تعالیم آن چیزی

را که اتّحاد و رفاه و پیشرفت است همچنین حضرت موسی، حضرت اختلاف و نزاع نمائیم. نمى توان از عمل مدّعيان كاذب مسيح، حضرت محمّد وكليه انبياء. دیانت استنباط نمود. مثلاً در قرآن علم و قدرت آنان نه اکتسابی است از جمله در سوره حجرات آیه ۱۰ نه از منشأ مشاهده و تجربه حاصل شده است این قوّه ماوراء الطبیعه چقدر جنگ و جدال بین مسلمانان می باشد و خود تؤام با نفوذ است.

> از جهت دیگر به موضوع توجّه بنابراین اعمال منحرفین از دین را کنیم. دین و روحانیّت جزئی از در عداد مضرّات دین نباید شمرد. خلقت است. وجود آن به ایجاد ولى منظور از دين تعاليم انبياء الهي است. يعني از منشأ ماوراء الطبیعه است و برای بقاء اجتماع انسان و اتّحاد و ترقّی وجود ضروری است. امکان محو و نابودی آن نیست. تاریخ شاهد صادقی است که در برابر دین چه مخالفتها و چه مقاومتها شده است. هم اكنون نيز دیانت بهائی که هدف آن وحدت عالم انسانی است یک پدیده جدید و رو به گسترش است.

اگر چنین است و دین در اجتماع بشر بوده و خواهد بود بهتر است به آن توجّه کنیم و بهتر بشناسیم و آگر به نظر ما مفید و با ارزش بود آنگاه در راستای اهداف آن بکوشیم نه آنکه با تصورات پیش ساخته خویش از آن دوری جوئیم و یا با

آشپزی لازم است ولی با آن میتوان تعالیم دیانت بهائی را در این عصر را که برای اتّحاد بشر و بسط به جهانیان عرضه داشته اند. کمالات انسانی است موجب

آن روز که در شهر تلاطم بوده

جنگ دو نفر -به حرف- مردم بوده

هفتــاد نفر کشته شد و در آخر

گفتند که یک سوء تفاهـم بوده

عبدالسميع حامد شاعر افغاني صفحه ۹ عندلیب شماره ۹۰

#### شعر یاد

فرزانه حجندي

گلوخسار

برای زرد و خرزان شعریاد می گویم برای سبز و جوان، بیت شاد می گویم دمی که گریهٔ زخمین کُنَد کلو گیرم به عشق مردهٔ خود، زنده باد می گویم برای هم نفسی با قفس همی سازم برای خار و خسمی کو مراد، می گویم در آسمان گمان، آسمان مبارک نست

قصیده های ازل را به رودبار مست ترانه های عدم را به باد می گویسم

ز درد جمعیت خالی از معانی زیست به گوش عاقل و دیوانه، داد می گویم

\*شعرای تاجیکستان تا سال ۱۹۸۹ که زبان فارسی زبان رسمی آن کشور شد مجبور بودند اشعار خود را با حروف سیریلیک بسرایند و از این سال بتدریج حروف فارسى وارد ادبيّات و مخصوصاً شعر تاجيك شد و شعرا با علاقه بیشتری به سرودن شعر فارسی ادامه دادند در حال حاضر حدود ۷۰ شاعره تاجیکی داریم دو شعر مذکور که از نشریه میراث ایرانیان نقل میگردد از سروده های جدید بانوان تاجیکی است كه راه كمال مي پيمايند. ضمناً بايد توجّه داشت كه گاهی اوقات به علّت تفاوت لهجه و تلفظ وزن بعضى ابياتشان بنظر ما ايرانيها ممكن است درست بنظر نرسد.

فریاد مراکی شنود چرخ گران گوش دنیا به عتب رفته و فریاد رسم نیست این خفته دلان را که فراموش جهانند ببدار همى خواهم وحيفا جرسم نيست

فردوسي

بس اهرمنان مغز سرما بشكاندند ما را زوطن، بی وطنان دور براندند رنجيي که به دوش فقرا بود فزودند گنجی که زما و زخدا بود ستاندند

چون کوه بلندیم و سرافکنده چراییم وارسته ز خویشیم و به کس بنده چراییم كوييم به يك لفظ و نفهميم دل هم پيوسته به يک خون و پراکنده چراييم؟!

عمری که نصیبم شد ای خلق خرد کیش صرفت بنمودم که تو را عمر فزاید تا در نظر عالميان اين دم و هر دم شهنامهٔ من نام تو را حفظ نماید

شادم که بدین نامه تو را باز نمودم برعالم از قدرت اعجاز تو غافل کی میشود این کشور ظلمتکده روشن كى ميشود اين خلق پريشان شده واصل؟

## معرَّفی کتاب "هدف از وجود جسمانی" نوشته جان هجر

#### The purpose of physical Reality John S. Hatcher

#### مليحه روحاني

مؤلّف كتبي است از قبيل

Ali's dream \9A. A Sense of history 199. The Ocean of His words: A

readers guide to the art of Baha 'u'llah 199V Divine Art of Revelation 199A

فارسی به انگلیسی در سال ۲۰۰۲ بپردازد. این کتاب به چهار بخش با همكاري جناب امرالله همّت. تقسيم شده:

ادبیات انگلیسی در دانشگاه S.Florida در شهر Tampa میباشد. کتاب هدف از وجود جسمانی در دو جلد تأليف شده. در زير عناوين جلد اوّل کتاب و سپس مختصری از دیانت بهائی بررسی می کند. بعضی از مطالب کتاب درج مىشود.

> یکی از لذائذ ایمان بهائی برای نویسنده کتاب این است که درک

مؤلّف بیش از صد شعر و مقاله معیّنی نیست بلکه به یکایک ما امر پاداش و جزا به عنوان ارکان نظم است که در نشریات ادبی در نقاط شده که خود را در دریای آثار مختلفه دنیا چاپ شده علاوه بر آن غوطه ورکنیم تا به درک رموز نهفته می گیرد. شده پی بریم اغتمسوا فی بحر در بخش سوم وجود ما در این عالم بياني لعلّ تطلّعون بما فيه من لئالي Conservation ۱۹۸۸ الحكمة و الاسرار ... (منتخباتي از آثار حضرت بهاء الله شماره ۷۰، ص۹۳) نویسنده در این کتاب در پی آن است که به کشف چند نکته از رموز این مطلب که چرا خداوند برای ما مقدّر کرده که آغاز وجود روحانیمان ترجمه اشعار طاهره از عربی و از این دنیای جسمانی باشد

> دکتر جان هچر در حال حاضر استاد در بخش اوّل نویسنده در جستجوی عدالت الهی در دنیای مادّی، آثار كذشتكان از قسل افلاطون، ايوب، Bethius و میلتون و وجوه تشابه و تمایز عقاید این فلاسفه را با عقاید

در بخش دوم آثار امری مورد مطالعه قرار می گیرد. در این بخش مباحثی مانند خالق و خلقت، ثمره خلقت، رستگاری، جبر و اختیار،

نویسنده کتاب دکتر جان هچر رموز آیات منزله مخصوص طبقه مساعدت الهی، مکانیسم عدالت، عالم و فضل الهي مورد بررسي قرار

تشبیه به دانش آموزان در کلاس درس میشود و اینکه چگونه میتوان در کلاس جسمانی دروس روحانی آموخت در این قسمت از وحدت بشریت، وجه تشابه دنیا با دنیای بعد، روش تعلیم به وسیله مظاهر مقدّسه، منظور از تجارب منفی امتحانات در این دنیا و انقطاع بحث مي شود.

در بخش چهارم وحشت از مرگ، عبور از این دنیا به دنیای بعد، شواهدی از تجارب افراد نزدیک به مرگ، جمع آوری شده به وسیله Raymond A.Moody و مندرج در كتاب Life after life و تشابه اين تجارب به آثار امری در این مورد، رابطه اعمال دنیوی با پیشرفت در دنیای بعد، اختیار و پیشرفت در عالم بعد و پل واسط بین این دو دنیا مورد بررسی قرار می گیرد.

## هدف از وجود جسمانی

The purpose of physical Reality

چرا خداوند برای ما چنین مقدّر فرموده که آغاز حیاتمان از این دنیای خاکی باشد؟

دین بهائی تأکید به تحری حقیقت می کند و برای کمک به این تحرّی و تجربه، آثار مهمّی مانند كتاب ايقان و مفاوضات تأليف شده است. در کتاب ایقان راه و روش شناخت حقیقت به کمک مطالعه آثار الهي و دعا موكول شده شماره ۱۴) است. در مورد اینکه ما که موجودات روحاني هستيم چرا بايد آغاز سفر روحانی ما به صورت زندگی جسمانی باشد مستقیماً از مظهر امر و مبيّن آيات الله سؤال نشده است امّا افراد دلائلی ذکر كرده اند مانند: خداوند دنيا را خلق كرده و قصد خداوند اين بوده كه ما از نظر روحانی ترقی کنیم و این دنیا به طریقی رشد ما را تسهیل می کند و یا جواب دیگری که داده شده این است که این دنیا دنیائی است که ما در آن امتحان می شویم و خصوصیات روحانی به دست مي آوريم. اگر چه اين دلائل درست هستند ولى اطمينان قلب نمی دهند که چرا برای ما لازم بوده

که آغاز حیات ما در محیطی جسمانی باشد به خصوص که این دنیا دنیائی است که اغلب پوچ به نظر میرسد. حتّی آثار امری ما را از تعلّق به این دنیا منع می کند. حضرت بهاء الله می فرمایند: "ای دوستان به جمال فانی از جمال باقی مگذرید و به خاکدان ترابی دل مبندید"(کلمات مکنونه فارسی

ولی در یکی دیگر از کلمات مكنونه ميفرمايند: "اى بنده من بهترین ناس آنانند که به اقتراف تحصیل کنند و صرف خود و ذوی القربى نمايند" (فارسى شماره ۸۲) در این حین راهنمایی شده که ما اوقات خود را برای پیشرفت در این دنیا صرف کنیم و این میزانی است که برای "بهترین ناس" شدن تعیین شده است اینکه عدم عدالت در این دنیائی که به وسیله خالق عادل خلق شده و اینکه بین دو قطب مخالف یکی اینکه وقت خودمان را صرف پیشرفت در حرفه کنیم و قطب دیگر اینکه توجّه به خدمت و تبلیغ نمائیم و آنی در این مورد غفلت نكنيم درگير هستيم ميتواند

باعث تزلزل اعتقاد ما بشود. ما هم زمان در حال زندگی در دو دنیا هستیم یکی روحانی و برتر و یکی جسمانی و یکنواخت و اغلب پیشرفت دریکی باعث محروم شدن از پیشرفت در دیگری میشود. البته اینکه حضرت بهاء الله اجازه فرموده اند که از آنچه که خداوند در این دنیا برای ما خلق کرده است لذّت ببریم مشروط بر اینکه نگذاریم هیچ ببریم مشروط بر اینکه نگذاریم هیچ جیزی بین ما و خالق ما فاصله ایجاد کند، قدری ایجاد آرامش خیال می کند.

در مورد اینکه در این دنیا عدالت وجود ندارد این بشارت باعث آرامش روح است در دنیای دیگر تلافی و جبران میشود. حضرت بهاء الله در لوح احمد فارسی میفرمایند: "ای عباد اگر در این ایّام مشهود و عالم موجود فی الجمله امور بر خلاف رضا از جبروت قضا واقع شود، دلتنگ مشوید که ایّام خوش رحمانی آید و عالمهای قدس روحانی جلوه نماید و شما را در جمیع این ایّام و عوالم قسمتی معیّن و رزقی مقرّر در جمیع این ایّام و عوالم قسمتی است. البته به جمیع آنها رسیده فائز

کردید". (منتخباتی از آثار حضرت بهاء الله شماره ۱۵۳ ص ۲۱۱) . موضوع وحدت و استمرار ظهور مظاهر مقدسه مهم ترین پایه و اساس است برای توجیه اینکه چرا خداوند مخلوقش را در این دنیای خاکی قرار داده. خداوند از روی عشق بندگانش را خلق کرده، خلقی که قادر است به طریقی خدا را بشناسد و صفات الهی را در اعمالش نشان دهد و به بارگاه الهی نزدیک شود.

"یا ابن الانسان کنت فی قدم ذاتی و ازلیته کینونتی عرفت حبّی فیک خلقتک و القیت علیک مثالی و اظهرت لک جمالی" (کلمات مکنونه شماره ۳)

به فرموده حضرت بهاء الله: "غیب هویه و ذات احدیه ... متعالی است از وصف هر واصفی و ادراک هر مدرکی لم یزل در ذات خود غیب بوده و هست و لا یزال به کینونت خود مستور از ابصار و انظار خواهد بود" (ایقان شماره ۱۰۴ ص ۷۹)

بشر نمی تواند بدون راهنمائی و هدایت خدا را بشناسد. این منطقی به نظر نمی رسد که خداوند ما را خلق کند ولی از راهنمائی محروم کند. ما به طور غیر مستقیم از طریق شناخت مظاهر مقدّسه که نمایانگر

صفات الهی هستند به ذات باری تعالی پی می بریم. هر شیئی از اشیاء موجود در این عالم صفتی از صفات الهی را نشان میدهد مگر مظاهر امر که نمایانگر کلیهٔ صفات الهی هستند. حضرت بهاء الله میفرمایند: "کلّ اشیاء در مقامی آیات الهی بوده و خواهند بود علی قدر مراتبها در مقام تجلّی سلطان مجلّی در ملکوت اسماء و صفات مجلّی در ملکوت اسماء و صفات از برای کلّ اثبات آیتیّت میشود در این صورت غیر آیات چیزی مشهود نه تا قرب و بعد تصوّر شود ..." (منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله شماره (منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله شماره)

در این دنیای جسمانی است که صفات الهی از مقام خصوصیاتی "مجرد" به صورت خصوصیاتی قابل درک و لمس در می آید. سپس ما به وسیله نشان دادن این صفات در زندگی روزمره خودمان به تدریج کسب صفات می کنیم. هدف انسان در این دنیا این است که به سوی "رستگاری" برسد و شادمانی در این حرکت به سوی کمال رستگاری است.

پیشرفت وقتی است که این حرکت به سوی کمال را آزادانه انتخاب کرده باشد. بدون انتخاب آزادانه، "شستشوی مغزی" جانشین "اعتقاد"

میشود. حرکت بشر نیاز به کمک و یاری خدا دارد. بدون کمک،بشر نمی تواند عمل خوب یا بد انجام دهد. مثل کشتی که بدون قدرت باد یا بخار اصلاً نمی تواند حرکت کند. انتخاب خوب یا بد در دست فرد است ولی کمک از خدا است. حضرت عبدالبهاء می فرمایند: "... همچنین جمیع حرکات و سکنات انسان مستمد از مدد رحمن ولکن اختیار خیر و شر راجع به انسان ..."

موضوع مهم اعتقادی دیگری که در اینجا مطرح میشود سیستم عدالت است که ارکان آن، مجازات و مکافات می باشد. "خیمه نظم عالم به دو ستون قائم و بر پا مجازات و مکافات" (لوح مقصود، مجموعه الواح بعد از کتاب اقدس، ص

در مقام دیگر می فرمایند: "للعدل و جند وهی مجازات الاعمال و مکافاتها بهما ارتفع خباء النّظم فی العالم و اخذ کل طاغ زمام نفسه من خشیة الجزاء" (لوح مقصود، مجموعه الواح بعد از کتاب اقدس، ص ۹۸) هدف از سیستم مجازات و مکافات

هدف از سیستم مجازات و مکافات "تعلیم دادن" بشر است. مجازات و مکافات وسیله ای است برای رسیدن به این هدفِ "تعلیم یافتن"

این دو ستون تعلیم را شروع میکند و بعد مسئولیّت عمل فرد به خود فرد منتقل میشود که با اراده و اختیار خود مسیر حرکت خودش را انتخاب کند.

حضرت عبدالبهاء مي فرمايند: "... مدنيّت طبيعيه به قوّه قوانين جزائيّه و قصاص رادع و مانع خلق از ارتکاب قبایح اعمال گردد و با وجود اینست که ملاحظه مینمائی که قوانین مجازات و احکام زجریه متّصل در انتشار است "... امّا مدنیّت الهیّه نفوس بشر را چنان تربیت نماید که نفسی ارتکاب جرائم ننماید ... پس فرق است در اینکه نفوس را از قبایح و جرائم به واسطه زجر وقصاص وشدت انتقام منع نمائیم و یا آنکه چنان تربیت کنی و نورانیّت بخشی و روحانیّت بدهی که نفوس بدون خوف از زجر و انتقام و قصاص از جرائم اجتناب نمایند بلکه نفس جرائم را نقمت کبری و جزاء عظیم شمرند و منجذب فضائل عالم انساني شوند ..." (منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۱، شماره ۱۰۵، ص

نکته دیگر که اوج کمال عدالت خداوند را نشان میدهد موضوع "فضل" است فضل جزئی از سیستم

عدالت الهي است. عدل بر اساس استحقاق ما و فضل دریافت لطف خدا است بدون استحقاق (مفاوضات شماره ۶۲) ظاهراً این دو متضاد هستند. چون بشر از نظر رشد روحانی مثل طفل صغیر است و خداوند مثل پدر و مادر مهربان، "عدل" اقتضا مي كند كه "فضل" شامل حال بشر شود. فضل خداوند همیشه شامل بندگانش می باشد و برای دریافت آن ما باید علم، اراده و عمل داشته باشيم. فضل بر خلاف میل و خواست و سعی ما به ما تحميل نميشود. با اين سيستم عدل و فضل است که به اکتساب فضائل انسانی و آنچه که باعث نورانیّت عالم انسانی است پیش ميرويم.

سؤالی که پیش می آید این است که چطور در زندگی روزمره میتوانیم به سوی اهداف روحانی پیش رویم. اینکه حضرت بهاء الله در کلمات مکنونه می فرمایند: "چشمی بربند و چشمی برگشا. بربند یعنی از عالم و عالمیان برگشا یعنی به جمال قدس جانان ..." (کلمات مکنونه فارسی شماره

اگر پیشرفت در این دنیا به جای اینکه "وسیله ای" برای رشد روحانی ما باشد به صورت "هدف"

ما در آید، دنیای خاکی مانعی برای حرکت ما به سوی کمال می گردد آن موقع است که ما دریک حالت عدم عدالت و جنگ درونی هستیم. دنیای خاکی انعکاسی است از عالم روحاني. دنياي خاكي وسیله ای است برای رسیدن به دنیای روحانی. همانطور که آینه وسیله ای است برای انعکاس نور. در مورد رابطه این دو دنیا حضرت عبدالبهاء مي فرمايند: "اعلمي انّ الملكوت حقيقة الوجود و انّ النّاسوت ظلّه الممدود فالظّل معدوم متوهم الوجود و الصور المرئية في المآء اعدام تتراالأنظار بمظاهر النّقوش و الرّسوم" (منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء جلد١، ص ۱۷۴، شماره ۱۵۰)

یک نقش مهم مظاهر مقدسه عیان ساختن رابطه عالم ناسوت و عالم الهی است که چگونه بشر بتواند از عالم ناسوت برای درک عالم الهی استفاده کند. حضرت عبدالبهاء می فرمایند: "حکمت ظهور روح در جسد این است روح انسانی ودیعه رحمانی است باید جمیع مراتب را سیر کند زیرا سیر و حرکت او در مراتب وجود سبب اکتساب مراتب وجود سبب اکتساب کمالات است" (مفاوضات شماره ۵۲) برای درک ربط این زندگی

صفحه ۱٤ عندليب شماره ۹۰

جسمانی به تکامل روحانی به عنوان مثال موضوع نظافت را در نظر مي گيريم. از يک بچّه خواسته میشود که اسباب بازی هایش را جمع كند، لباس تميز بپوشد و ... اوّل این دستورات به نظر بچه دستورات جداگانه میرسد و هرکدام از این امر و نهی ها نیاز به درک، اراده و عمل دارد و به تدریج هر كدام از اينها به صورت "عادت به نظم" در می آید و فرد این خصوصیّت نظافت را می تواند به سطح والاتر ببرد و به کارهای دیگری که با این نظافت ظاهری و جمع کردن اسباب بازی فرق دارد ربط دهد مثل تمیزی افکار، خلوص نیّت، عفّت و عصمت و ... انجام هر كدام از اين دستورات واصل شويم. وقتی که برای فرد به صورت عادت به نظم در آید آن وقت است که نیاز به تقلّا ندارد و باعث "آزادی" فرد مشود. به عبارت دیگر این عادت به نظم به جای اینکه محدود کننده باشد وقتی که به صورت مثبت و از اوایل حیات دنباله گیری شود باعث آزادی و سیر به سوی کمال میشود انتخاب بين راهنمائي كه اخلاقاً ترجیح دارد نسبت به راهنمائی که خوشی ظاهری ایجاد می کند در وحله اوّل لازمه اش تحمّل رنج و

سعی و تقلّا کردن است تا وقتی که به صورت جزئی از وجود فرد بشود و آن موقع است که باعث آزاد شدن میشود.

در مورد تحرّی حقیقت هم این موضوع صادق است. اگر میزان برای اعتقادات ما روشی باشد که با آن احساس راحتی می کنیم ممکن است با این خطر مواجه شویم که سلوک خود را در مرحله ای از کمال متوقف کنیم. میزان ما باید اکتساب حقایق روحانی باشد که ماوراء آنچه تا این زمان کسب کرده ایم باشد و در این صورت است که ایم باشد و در این صورت است که برای ما مقدّر شده و از زندگی برای ما مقدّر شده و از زندگی واصل شویم.

موضوع دیگری که مورد بحث قرار می گیرد این است که منظور از تجارب منفی چیست. بعضی چیزهای بد برای افراد به صورت تصادفی پیش می آید مثل وقایع ناگوار طبیعی از قبیل سیل، زلزله و ... و بعضی در اثر عدم عدالت دیگران. اگر خدا ما را دوست دارد و می تواند از چیزهای بد پیشگیری کند چرا نمی کند؟ بعضی افراد خیلی چیزها مثل فساد اخلاقی، رعد و برق و سیل، امراض و مار و

حشرات را "شر" می دانند و نظرشان این است که چون این چیزها در دنیائی است که خدا خلق کرده پس خداوند به طریقی مسئول است. دیانت بهائی "شر" را ناشی از روی گرداندن از هدف آفرینش میداند. حضرت بهاء الله میفرمایند: "اصل کلّ الشر هو اغفال العبد عن مولاه و اقباله الی هواه" (مجموعه الواح مبارکه حضرت بهاء الله ص ۳۵)

هیچ گونه "شر" به طور ذاتی در خلقت نیست و شر فقط عدم خیر است همان طور که وقتی نور نیست تاریکی هست و وقتی که گرما نیست سرما است ولی باز بعضی چیزهای منفی وجود دارد که نمیشود آنها را نتیجه روی گرداندن از تعالیم الهی دانست چطور میشود زجر کشیدن یک موجود معصوم را توجیه کرد و یا مشقّاتی که پیش مي آيد بدون اينکه هيچ ربطي به اعمال و کردار ما داشته باشد. میشود جواب داد که عالم الهی محدود به این بعد زمانی و مکانی نیست. آنچه که رخ میدهد ما نمیدانیم که نهایتاً نتیجه اش عدالت يا عدم عدالت است و مفيد است یا مضر است. ثمر زندگی ما برای بُعد دیگری از وجود مقدر شده است مثل یک باغبان که

عندلیب شماره ۹۰

شاخه های اضافی را قطع می کند و درخت نمی تواند درک کند که نتیجه نهائی کار باغبان چه میباشد. باز ممکن است این سؤال پیش آید که خداوند از وقایع ناگواری که قرار است رخ دهد آگاه است چرا جلوگیری نمی کند؟ و آیا خداوند به نحوی مسئول است؟

اوّلاً که خداوند جلوگیری می کند و به خاطر همین است که بندگانش را تنها نگذاشته و مرتّب مظاهر امر را برای راهنمائی بشر فرستاده و میفرستد. علاوه بر آن آگاهی خداوند از آنچه که قرار است اتّفاق بیفتد باعث اتّفاق افتادن نیست. به ما هم این اطمینان داده شده که مساعدت خداوند شامل حال ما است و آگر از خدا بخواهیم، به دعای ما جواب داده میشود و آنچه خیر و صلاح است برای ما پیش می آید.

ثانیاً خیلی از تجارب منفی اثر زیادی برای "تعلیم دادن" ما دارد. مثل یک ورزشکار که درد و سختی تحمّل می کند تا به نتیجه ای که میخواهد برسد و یا زمینی که خوب شخم خورده باشد محیط بهتری برای رشد دانه می گردد. حضرت عبدالبهاء می فرمایند: "... امّا امتحانات الهیّه در اینجاست نه در

جهان ملکوت" (منتخباتی از مکاتیب عبدالبهاء جلد اوّل، ص ۱۸۹، شماره ۱۶۳)

این موضوع مورد بحث قرار میگیرد که اصلاً چرا وجود جسمانی لازم است؟ چرا خداوند که قادر است راه ساده تری وضع نکرده؟ و چرا از اوّل روحانی خلق نشده ایم؟ چرا از اوّل با درک هدف از خلقت خلق نشدیم که لازم باشد در این دنیای فیزیکی وجودمان را آغاز کنیم؟

خداوند این را خواسته که ما شخصاً تحری کنیم و راهی را که باعث پیشرفت و رستگاری ما است خودمان انتخاب كنيم. حضرت بهاء الله مي فرمايند: "... بلي آن سماء حقیقت قادر و مقتدر است که جمیع ناس را از شمال بُعد و هوی به یمین قرب و لقا رساند لو شاء الله ليكون النّاس امّة واحدة ولكن مقصود صعود انفس طيّبه و جواهر مجرّده است که به فطرت اصليّه خود بشاطى بحر اعظم وارد شوند تا طالبان ذوالجلال از عاكفان امکنه ضلال و اظلال از یکدیگر مفصول و ممتاز شوند کذلک قدّر الامر من قلم عزّ منير ..." (منتخباتي از آثار حضرت بهاء الله ص ۵۳، شماره ۲۹) مهمترین دلیل برای آغاز یاد گرفتن حقایق روحانی در قالب وجود

جسمانی این است که ما در این دنیای خاکی یاد بگیریم که چطور پیشرفت خودمان را در دنیای بعد ادامه دهيم. چه در اين دنيا و چه در دنیای بعد ما دائم در حال تغییر هستیم. مرگ رشد روحانی ما را متوقّف نمی کند و نیاز استفاده از خصوصیّات روحانی را که در این دنیا کسب کرده ایم متوقّف نمیکند. در ابتدای وجودمان در این دنیا وابستگی ما به این جهان زیاد است در ابتدا تصوری که از خودمان داریم و ارزشی را که برای خودمان قائل هستیم در وجود جسمانی خود و شكل ظاهرى خويش مى بينيم. آیا قد بلند هستیم یا کوتاه هستیم، چاق هستیم یا لاغر، زیبا و قوی هستیم یا نه و آیا دیگران ما را مى پسندند يا خير؟ ولى همانطور که رشد می کنیم باید تعلّق ما به ظاهر نگری کمتر شود تا به جائی که جسم ما فقط وسیله ای برای نشان دادن خصوصيّات روحاني ما كردد. در اینجا است که ما فردی منقطع می شویم و کمتر به وجود ظاهری جسمانی خود برای رسیدن به اهداف خویش وابستگی داریم. خالق ما كهولت را يك وسيله یادآوری برای درک هدف از وجود حقیقی ما قرار داده تا با گذشت

زمان منقطع از قالب جسم شویم. حضرت بهاء الله می فرمایند: "... انبیاء و مرسلین محض هدایت خلق به صراط مستقیم حق آمده اند و مقصود آنکه عباد تربیت شوند تا در حین صعود با کمال تقدیس و تنزیه و انقطاع قصد رفیق اعلی نمایند ..." (منتخباتی از آثار حضرت بهاء الله ص ۱۰۶ شماره ۸۱)

سؤالي که مي تواند در اينجا پيش آید این است که چرا در آثار توضیح زیادی از کیفیت دنیای بعد داده نشده. یک دلیل آن است که چون دنیای دیگر در بُعد دیگری است ما قادر به درک آن نیستیم. علاوه بر آن بفرموده مظهر امر اکر آن دنیا به مؤمن نشان داده شود طاقت و تحمّل ماندن در این دنیا را نخواهد داشت. "... لو يطّلع احدُّ على ما قدّر له في عوالم الله رب العرش و الثرى ليشتعل في الحين شوقاً لذالك المقام الامنع الارفع الاقدس الابهي" (منتخباتي از آثار حضرت بهاء الله، ص ١٠٥، شماره ٨١) پیشرفت ما به سوی رستگاری بعد از صعود از این دنیا ادامه دارد. حضرت بهاء الله مي فرمايند: "و امّا ما سئلت عن الرّوح و بقائه بعد صعوده فاعلم انّه يصعد حين ارتقائه الى ان يحضر بين يدى الله

فى هيكل لا تغيّره القرون و الاعصار و لا حوادث العالم و ما يظهر فيه و يكون باقياً بدوام ملكوت الله و سلطانه و جبروته و اقتداره و منه تظهر آثار الله و صفاته و عناية الله و الطافه" (منتخباتى از آثار حضرت بهاء الله، ص ١٠٥، شماره ٨١)

"... و امّا ارواح كفّار لعمرى حين الاحتضار يعرفون مافات عنهم و ينوحون و يتضرّعون و كذلک بعد خروج ارواحهم من ابدانهم اين بسى معلوم و واضح است كه كلّ بعد از موت مطّلع به افعال و اعمال خود خواهند شد قسم به آفتاب افق اقتدار كه اهل حق را در آن حين فرحى دست دهد كه ذكر آن ممكن نه و همچنين اصحاب ضلال را خوف و اضطراب و وحشتى رو نمايد كه فوق آن متصوّر نه ..." (منتخباتى از آثار حضرت بهاء الله، ص

حضرت عبدالبهاء می فرمایند که فضل الهی باعث شده که در آن دنیا هم با سعی خودمان قدرت پیشرفت داشته باشیم.

"... حتّی کسانی که در گناه و عدم ایمان مرده اند ممکن است که تغییر نمایند یعنی مظهر غفران شوند و این به فضل الهی است نه به عدل زیرا فضل اعطاء بدون

استحقاق است و عدل اعطاء به استحقاق. چنانچه ما در اینجا قوّه داریم که در حقّ این نفوس دعا نماییم همین طور در عالم دیگر هم كه عالم ملكوت باشد همين قوّه را دارا خواهیم بود. آیا جمیع خلق آن عالم مخلوق خدا نیستند؟ پس در آن عالم هم مي توانند ترقي كنند همچنانکه در اینجا می توانند به تضرّع اقتباس انوار نمایند در آنجا هم مي توانند طلب غفران نمايند. به تضرّع و رجا اقتباس انوار کنند یس چون نفوس در این عالم به واسطه تضرع و ابتهال یا دعای مقدّسين تحصيل ترقّي مي نمايند به همچنین بعد از فوت نیز به واسطه دعا و رجای خود می توانند ترقّي كنند على الخصوص چون مظهر شفاعت مظاهر مقدسه گردند". (مفاوضات، شماره ۶۲)

هدف نهائی خداوند برای آفرینش ما این نیست که "قضاوت"شویم بلکه هدف، "تعلیم" ما است که خداوند را بشناسیم و عبادت کنیم. چون به فرموده حضرت بهاء الله بعد از موت به اعمال و افعال خود آگاه می شویم و عظمت الهی را درک می کنیم شاید این تصوّر پیش آید که شناخت الهی بدون سعی از جانب ما در دنیای بعد امری ساده

باشد. در این دنیا پیشرفت ما بستكي دارد به فضل الهي، با دعا و عمل نیک می توانیم مورد فضل قرار گیریم. با در نظر گرفتن اینکه حیات روحانی ما از این دنیا شروع می شود و اصول روحانی در این دنيا آينه حقيقت عالم روحاني است شاید بشود به این نتیجه رسید که در عالم بعد هم با عمل نیک به نحوی که شایسته آن دنیا باشد و تضرّع و ابتهال طالب فضل باشيم که بتوانیم مورد فضل قرار گرفته به رشد روحانی خود ادامه دهیم. در این دنیا هم اتّفاق می افتد که فرد به صحّت قوانین روحانی اذعان داشته باشد ولی خودش را موظّف به عمل برطبق این قوانین نداند. یک مثال یحیی ازل است که حضرت بهاء الله در موردش ميفرمايند اگر طلب مغفرت كند مورد مغفرت واقع میشود. میرزا موسى برادر حضرت بهاءالله خيلي سعی کرد یحیی ازل را تشویق کند که راهش را عوض کند ولی بالاخره به این نتیجه رسید که اشكال ازل اين است كه حقيقت را درک می کند ولی از پاسخ دادن به حقیقت روی گردان است. (حضرت عبدالبهاء، تذكرة الوفا) میشود نتیجه گیری کرد که چه در

این دنیا و چه در دنیای بعد مختارانه مي توانيم مورد فضل الهي قرار گيريم و يا خودمان را از آن محروم كنيم. بايد طالب فضل باشيم تا فضل شامل حالمان شود. در خاتمه رابطه بین جسم و روح ما مورد بررسی قرار می گیرد. کلیه جوانب زندگی ما در این دنیا به جهت تولّد ما به مرحله بعدی وجود ما است. حضرت عبدالبهاء ارتباط بین روح و جسم ما را ارتباط پرنده به قفس ذكر مي فرمايند. "... اكر بعد از فوت جسد روح را فنائی باشد مثل این است که تصور نمائیم مرغى در قفس بوده به سبب شکست قفس هلاک گردیده و حال آنکه مرغ را از شکست قفس چه باک و این جسد مثل قفس

است و روح به مثابه مرغ. ما

ملاحظه كنيم كه اين مرغ را بدون

این قفس در عالم خواب پرواز

است پس اگر قفس شكسته شود

مرغ باقی و برقرار است بلکه

احساسات آن مرغ بیشتر شود

ادراکاتش بیشتر گردد انبساطش

بیشتر شود ..." (مفاوضات شماره ۶۱)

در بيان فوق حضرت عبدالبهاء نه

تنها موت را آزاد شدن فرد ذکر

مینمایند بلکه نشان میدهند که روح

وجودش وابسته به وجود جسم

نیست. "...جسد نقصان کلی یابد باز روح بر حالت اصلی و ادراکات روحانی خویش باقی و برقرار نه نقصانی یابد و نه مختل گردد ولی جسد چون مبتلا به مرض و آفت کلّی گردد از فیض روح محروم شود مانند آینه چون بشکند و یا غبار و زنگ بردارد شعاع آفتاب در او ظاهر نشود و فیضش نمودار نگردد ..." (مفاوضات شماره ۱۹)

چون تحلیل و ضعف جسم اثری در روح ندارد در حقیقت موت یک تجربه مثبت است، یک تولّد است نه یک مرگ. همانطور که حیات ما در رحم مادر به منظور آماده شدن برای تولّد در این دنیا است، هدف از حیات عنصری ما هم تولّد در عالم بعد است. به فرموده حضرت عبدالبهاء: "ابتدای تکوّن انسان در کره ارض مانند تکوّن انسان در رحم مادر است نطفه در رحم مادر به تدریج نشو و نما نماید تا تولّد شود و بعد از ولادت نشو و نما نماید تا به درجه رشد و بلوغ رسد ... و همچنین در تکوّن انسان در رحم عالم در بدایت مانند نطفه بود بعد به تدریج ترقی در مراتب کرد و نشو و نما نموده تا به رتبه بلوغ رسیده ..." (مفاوضات شماره ۵۱) . همان طور که دوران زندگی در رحم مادر نسبت به دوران حیات فرد در

این عالم نسبتاً بی ارزش است و فقط اهميّتش به اين است كه اعضاء بدن برای زندگی در این دنیا بوجود آیند همین طور هم زندگی در این دنیا فقط برای کسب مؤمن مقدّر شده در تولّد به دنیای خصوصیّاتی است که مورد استفاده دیگر تصوّر کنیم. حقایقی که برای در عالم بعد قرار گیرد و ارزش درکشان در این دنیا تقلّا کرده ایم دیگری ندارد. ارتباط و عشق مادر در دنیای بعد آشکارا مشاهده به نوزاد در روزهای بعد از تولّد خواهیم کرد. با توجّه به اینکه مجهّز خواهیم بود. مانند پلی است که دنیای رحم را "عمل" در آن دنیا به صورتی که در به این دنیا متّصل می کند. این

فقط اشاره ای است به عشقی که در دوران حیات فرد در انتظارش است. به همین طریق فقط شاید کمی بتوانیم عشق غائی را که برای این دنیا می شناسیم مفهومی ندارد

و دیگر از جسم برای پیشبرد اهداف روحانی نمی توان استفاده کرد، حتّی نمی شود حدس زد که رشد روحانی ما در دنیای بعد به چه طریق خواهد بود. فقط هر چقدر که بیشتر هدف روحانی وجود جسمانی را درک کنیم بیشتر برای سفر روحانی خود در عوالم الهی

ابیات زیر از دفتر پنجم مولانا از اشعار بسیار زیبای اوست و بیان حال کسانی است که به عوالم مادّی بی اعتنا بوده و توجّه شان به عوالم روحانی است در این شعر از تصویر های تناقض گونه و یا اسلوب بیان نقیضی که تصاویر پارادوکسی نیز نامیده شده استفاده شده است یعنی تصاویری که دو طرف ترکیب آن یکدیگر را به لحاظ مفهوم نقض می کنند مانند:

سوی بی سوئی، جانب بی جانبی ، برگ بی برگی، ( توانائی هیچ چیز نداشتن) مردگان زنده، این نوع تصاویر را عرفای ایرانی ابداع کردند و اوّل بار سنائی آنها را وارد شعر فارسی کرد. مثل نوشته بایزید بسطامی روشن تر از خاموشی چراغی ندیدم

> هر کس روئی به سوئی برده اند هر کبوتر می پرد زی جانبی هر عقابی می پرد از جا به جا ما نه مرغان هوا نی خانگی زان فراخ آمد چنین روزی ما

وین عزیزان رو به بی سو کرده اند وین کبوتر جانب بی جانبی وین عقابان راست بی جائی سرا دانه ما دانه بی دانگی که دریدن شد قبا دوزی ما

## شجری پر ثمر

## ايرج ايمن

در آثار مبارکه انسان به درخت تشبیه شده است که باید میوه و ثمری به بار آورد.

حضرت بهاء الله در كلمات مكنونه مى فرمايند: "شما اشجار رضوان منيد، بايد به اثمار بديعه منيعه ظاهر شويد تا خود و ديگران از شما منتفع شوند".

ملاحظه می شود که انسان را به درختی در باغ الهی تشبیه میفرمایند که باید میوه های عالی و بی نظیر به بار آورد و بعد می افزایند:
"اشجار بی ثمر لایق نار بوده و خواهد بود".

این دو نکته در تعدادی از الواح مبارکه در آثار قلم اعلی و حضرت عبدالبهاء تکرار و تأکید شده است که درخت بی ثمر فقط برای سوزاندن مفید واقع می شود. در کلمات مکنونه می فرمایند: "پست ترین ناس نفوسی هستند که بی ثمر در ارض ظاهرند و فی الحقیقه از اموات محسوبند، بلکه اموات از آن نفوس معطّلعه مهمله ارجح عندالله مذکور". بنابراین کسانی که اثر و ثمری به بار نمی آورند را پست

ترین مردم و در حکم مردگان محسوب داشته اند.

حضرت عبدالبهاء در یکی از خطاباتی که در پاریس ایراد فرمودند اشاره به درخت نارنجی فرمودند که در گلدانی در کنار اطاق بود و فرمودند ملاحظه کنید درخت واسطه بین دانه و میوه است. وقتی ميوه اين درخت ظاهر ميشود، آن وقت می دانیم که درخت کامل است. اگر این درخت میوه ندهد بی فایده است. خاصیتی ندارد (خطابات پاریس، صفحه ۹۷). این است که جمال مبارک توصیه ميفرمايند كه: "لذا لازم است كه به قدر قوه و وسع، سدره وجود را به اثمار علم و عرفان و معانى و بيان مزيّن نمايند" (اقتدارات، ص ٣٢٩)

مزین نمایند" (اقتدارات، ص ۳۲۹)
در لوح دیگری توضیح داده اند که ثمر و میوه درخت وجود انسان خدمت به عالم انسانیست و میفرمایند: "دنیا و آنچه در اوست در مرور است و آنچه باقی و دائم خواهد ماند آن خدمتی است که در همین ایام از دوستان حق ظاهر شود".(قلم اعلی، ج۵ ص ۹۴)

درختان بارور معمولاً هر یک نوعی کل یا میوه به بار می آورند. امّا گاه باغبانهای ماهر به بعضی از درختان میوه های مختلف را پیوند میزنند. لذا مشاهده میکنیم که یک درخت میوه های متنوع به بار آورده است. این نوشته کوتاه وقف یاد و بزرگداشت نفس نفیسی است که نه بنود بلکه باغبان الهی شجری پر ثمر بود بلکه باغبان الهی در وجود او انواع میوه ها را پیوند زده بود و در نتیجه درخت وجودش میوه های کوناگونی نصیب جامعه نمود. این درخت یر ثمر و نفیس حضرت کورخت یر شمر و نفیس حضرت

شرح احوال و خدمات این نفس بزرگوار از حوصله این مختصر خارج است. خوشبختانه ایشان خود شرحی از احوال خود را در کتاب "حکایت دل" به یادگارگذاشته اند که کتابی است بسیار خواندنی و پند آموز.

ایادی امرالله جناب علی اکبر فروتن

اعلى الله مقامه بود كه در اواخر

سال ۲۰۰۳ به ملکوت ابهی صعود

نمود.

در این مختصر نظری اجمالی به انواع خدماتی می افکنیم که جناب عندلیب شماره ۹۰ صفحه ۲۰

> فروتن به جامعه هدیه فرمودند و یادی از آن میوه های خوشگوار میکنیم که بسیاری از دوستان آنها را چشیده و لذّتها برده اند. یادآوری و تجلیل از اقدامات جناب فروتن که متنوّع پیشی گرفتند. تقریباً در سراسر قرن بیستم ادامه داشت ما را متذكّر مي سازد كه چگونه می توان به آنچه مورد نظر حق است قیام کرد و از زندگینامه نفوسی مانند جناب فروتن پند گرفت و فرصت را از دست نداد. حضرت ولى امرالله در توقيع منيع "ظهور عدل الهي" اين بيان مبارك حضرت بهاء الله را نقل فرموده اند که می فرمایند: **"در خدمت حق** و امر او بر یکدیگر سبقت گیرید. این است آنچه که شما را در این جهان و جهان دیگر به کار آید". زیرا فرموده اند: "سبقت بگیرید از یکدیگر در امور حسنه" (اقتدارات ص ۲۱۸) این از موارد بسیار معدودی است که حضرت بهاء الله اجازه فرموده اند که ما بر یکدیگر سبقت بگیریم. چون به خاطر دارید که در کلمات مكنونه توصيه مي فرمايند كه نبايد در مقام رقابت و چشم و همچشمی بر آییم و بکوشیم که بر دیگران تفوّق یابیم یعنی خود را در هیچ

> > امرى مقدم نشماريم. امّا تشويق

مفرمایند که در میدان خدمت تفوّق

جویی مطلوب است. باید اذعان كنيم كه جناب فروتن در اين مسابقه روحانی گوی سبقت را ربودند و در وقف زندگانی خود به خدمات

دوران حیات جناب فروتن را می توانیم به دو دوره کلّی تقسیم کنیم. نیمه اوّل از ابتدای زندگانی تا سال ۱۹۵۱، یعنی ۳۶ سال اوّل زندگانی ایشان که مصروف خدمات تربىتى و تبليغى و ادارى شد و نيمه دوّم از سال ۱۹۵۱ تا ۲۰۰۳، یعنی ۵۲ سال که در سمت ایادی امرالله قائم به خدمات بین المللی بودند. حال نظری می افکنیم به انواع خدمات و اقدامات جناب فروتن:

### اوّل: تعليم و تربيت

حضرت عبدالبهاء مي فرمايند: "تربیت اطفال از اعظم مواهب حضرت ذوالجلال شمرده میشود". (مکاتیب ۴۹/۳) "امروز خدمتی اعظم از تربیت اطفال بهائی كماهى حقها تصور نتوان نمود زيرا اين خدمت باغباني بستان الهيست" (مكاتيب ١٧٥/٧) "تعليم اطفال و تربیت نونهالان جنّت ابهی از اعظم خدمات درگاه کبریاست"(منتخبات (84

زندگانی جناب فروتن از ابتدا تا انتهی وقف خدمات تربیتی بود. ایشان هم از نظر عملی و تجربی و هم از نظر علمي و نيز از لحاظ استعداد طبیعی و ذاتی مربّی و معلّم نمونه و ممتازی بودند.

در ابتدای زندگانی انواع آموزشگاههای متداول در آن زمان را تجربه كرده بودند. يعنى آموزش دین در مکتبخانه، در مدرسه دولتی، در مدرسه بهائی، در مدارس نوع اروپائی، و سرانجام تحصیلات عالی تخصّصی در تعلیم و تربیت در یکی از دانشگاههای معتبر اروپایی، یعنی دانشگاه مسکو، بدین ترتیب صاحب معلومات نظری و تجربیات عملی در تعلیم و تربیت شدند. به علاوه دارای استعداد و قابلیّت طبیعی خاص و ممتازی در کار تعليم و تربيت بودند.

در سن ۱۴ سالگی وقتی مدرسه ابتدایی را در مدرسه بهائی عشق آباد به پایان رساندند بنا بر تصمیم و دعوت محفل روحانی، معلّم کلاس اوّل ابتدایی شدند و مدّت سه سال در حالی که دوره متوسطه را طی می کردند به معلّمی هم اشتغال داشتند و در عین حال برجسته ترین و موفّق ترین محصّل

مدرسه متوسطه نیز بودند. وقتی که به سن ۲۰ سالگی رسیدند و دوره متوسطه را به پایان رسانده بودند، محفل روحانی عشق آباد ایشان را به ریاست مدارس دخترانه و پسرانه بهائی در عشق آباد منصوب کردند. در سن ۲۵ سالگی که از دانشگاه مسکو در رشته تعلیم و تربیت مرکزی ایران دعوت شدند که ریاست مدرسه پسرانه تربیت را در رهبانه تربیت را در طهران عهده دارشوند.

ولی ایشان مهاجرت به قریه سیسان در آذربایجان و تأسیس مدارس برای نونهالان آن نقطه را ترجیح دادند و به اتفاق همسرشان عطائیه خانم فروتن به سیسان رفتند و دو مدرسه، یکی دخترانه و دیگری پسرانه با کمک احبّاء در سیسان تأسیس نمودند که جمیعاً ۷۰۰ دانش آموز در آن مدارس تحصیل دانش آموز در آن مدارس تحصیل جامعه بهائی و تربیت معنوی و میشت علمی نونهالان آن نقطه گردیدند. این خدمت مورد تحسین و تمجید مخصوص هیکل مبارک حضرت ولی امرالله قرار گرفت.

عاقبت در سال ۱۹۳۴ یعنی در سن ۲۹ سالگی از طرف محفل روحانی ملّی ایران به ریاست مدرسه پسرانه

تربیت منصوب شدند که متأسفانه به سبب آنکه به دستور وزیر معارف وقت مدارس بهائی تعطیل شد و ایشان موقق نشدند خدماتی را که در نظر داشتند در مدرسه تربیت طهران به موقع اجرا بگذارند.

این بود شمّه ای از اقدامات ایشان در زمینه تعلیم و تربیت عمومی. امّا از نظر تعلیم و تربیت امری خدمات ایشان بی نظیر و نمونه و سر مشقی است برای برنامه های تربیت امری. پایه و اساس تربیت امری نونهالان و تأسیس کلاسهای درس اخلاق، اقدام تاریخی جناب سیّد حسن هاشمی زاده (متوجه) بود که در سال ۱۸۹۸ در حالی که خود نوجوان بودند آغاز گردید. در آن زمان ایشان فقط ۱۵ سال داشتند. شرح این اقدام را جناب سیاوش راستانی در کتاب "تاریخچه درس اخلاق" و لیلی ایمن در دوره اوّل مجلّه ورقا به رشته تحرير آورده اند و جناب عزیز الله سلیمانی نیز در کتاب "مصابیح هدایت" در ضمن شرح حال جناب هاشمي زاده آن را اجمالاً ذكر نموده اند.

در سال ۱۹۳۳ که سی و پنج سال از این ابتکار و اقدام تاریخی گذشته بود کلاسهای درس اخلاق و خدمات تربیت امری در اثر

تحسین و تأکید و راهنمائی حضرت عبدالبهاء و سیس حضرت ولیّ امرالله در جوامع بهائی ایران و برخی از کشورهای مجاور معمول شده بود. دروس این کلاسها هم تحت عنوان "۵۲ درس" برای تدریس در ۵۲ هفته در سال جمع آوری و تنظیم شده بود. سپس به تدریج دوره های مختلف تربیت امری و کتب و دروس معیّن برای دوره های ابتدایی و متوسطه آموزش مدرسه ای ترتیب داده شد و تشكيلات خاصّي به نام لجنه خادمین و لجنه خادمات اطفال در طهران و بعضی از ولایات تأسیس و توسعه یافت. ولی اقداماتی که جناب فروتن در این زمینه مبذول داشتند مرحله جدیدی را در تشكيلات و اقدامات تربيت امرى به وجود آورد. ایشان یک دوره کتابهای جدید برای کلاسهای درس اخلاق و یک کتاب برای راهنمایی معلّمان این کلاسها تألیف فرمودند.

طرحی که جناب فروتن برای تربیت امری به کار بستند به این نحو بود که در تمام کلاسها از کلاس اوّل تا کلاس آخر همه جنبه های امر بهائی از تاریخ و احکام و تعالیم اخلاقی و احتماعی و اصول

صفحه ۲۲

معتقدات بهائی و نظم اداری تدریس میشد. امّا به تدریج سطح آنها بالاتر میرفت و میزان مطالب آنها افزایش می یافت. این روش را ایشان در کتاب راهنمای معلّم برای کلاسهای درس اخلاق شرح داده بودند.

تشکیلات تربیت امری در ایران نیز به نحوی بسیار وسیع و جامع، تحت راهنمایی و پشتیبانی جناب فروتن که همزمان منشی محفل روحانی طهران و محفل روحانی ملّی بودند، تکمیل گردید. به این ترتیب که در رأس این سازمان لجنه ملّی تربیت امری قرار گرفت و در ظلّ هر محفل روحانی لجنه محلّی تربیت امری و در شهرهای بزرگتر در هر ناحیه شهر کمیسیون تربیت امری، مشغول کار شدند، برای آماده ساختن معلّمان درس اخلاق جلسات مخصوص دائر گردید و به علاوه برای والدین بهائی نیز مرتباً کنفرانسهایی ترتیب داده میشد. برای تشویق معلّمان و شاکردان و نظارت در کار کلاسها اعضاء لجنات و كميسيونهاي تربيت امري و بعضی از نفوس مجرّب دیگر مرتباً به کلاسهای تربیت امری سركشي مي كردند. اين كلاسها امتحانات سالانه داشتند و جشن و

نمایشگاه سالانه و گردشهای دسته جمعی و نیز جلسات مشترک بین کلاسها ترتیب می دادند.

به طور خلاصه عموم اطفال بهائی در سراسر ایران زیر پوشش تعلیم و تربیت امری قرار گرفتند و حاصل این اقدامات جامع و وسیع تربیت نسلهای جدیدی از احبّاء گردید که هجوم بی امان دشمنان امر در سالهای اخیر نتوانست خللی به اساس جامعه و به ایمان و ثبوت و رسوخ احبّاء وارد آورد.

#### سخنراني در راديو ايران

جناب فروتن در سال ۱۹۳۷ میلادی به دعوت اداره رادیوی ایران به ایراد سخنرانیهای هفتگی در زمینه تعلیم و تربیت و راهنمایی مربّیان و پدران و مادران پرداختند. این سخنرانیها به مدّت شش ماه ادامه داشت و مورد توجّه و تحسین و امتنان یار و اغیار قرار گرفت و متن سخنرانیهای مزبور را بعداً در کتاب "مقالات تربیتی" منتشر نمودند.

این اقدام نخستین باری بود که راهنمایی های تربیتی به طور منظم و مرتب توسط رادیو ایران برای عموم مردم در سراسر کشور پخش میشد.

#### دوّم: تزييد معارف امرى

علاوه بر خدمات جناب فروتن در زمینه تربیت امری باید اشاره ای هم به اقدامات مجدّانه ایشان در زمینه تزیید معارف امری بشود. جناب فروتن از استادان و مدرّسان کلاسهای تزیید معلومات امری و دوره های مخصوص درس تبلیغ و از سخنرانان کنفرانسهای معارف امری بودند.

در زمانی که کلاسهای معلومات امری مختلط نبود ایشان در هفته دو کلاس جداگانه یکی برای خانمها و دیگری برای آقایان اداره می کردند و به علاوه از سخنرانان کنفرانسهای امری و احتفالات تزیید معلومات امری بودند. اغلب این کنفرانسها برای خانمها در بعد از ظهرها و برای آقایان در شبها تشکیل میشد. برای آقایان در شبها تشکیل میشد. جناب فروتن در این جلسات به خصوص نظم بدیع، نظم اداری بهائی و استدلالات عقلی را بهائی و استدلالات عقلی را تدریس می فرمودند.

## سوّم: خدمات تبليغي

حضرت بهاء الله می فرمایند: "خدمت اعظم تبلیغ امرالله است (آیات ۱۷۷/۱)، خدمت تبلیغ امر الهیست به حکمت محض "(آیات ۲/ ۱۹۸۰)، "امروز خادم امر الهی و مبلغ

آیاتش از اعلی الخلق در کتاب مذکور" (آیات۱/۱۷۷)

ثمره مهم دیگری که درخت وجود انسان می تواند بدان مزین شود تبلیغ امر الهیست، جناب فروتن از اوان شباب به همّت تمام و با موفقیّت شایان به این خدمت نیز قیام نمودند.

وقتى كه فقط ۲۲ سال داشتند بنا به دعوت محفل روحانی بادکوبه سفری تبلیغی از عشق آباد به بادکوبه نمودند و در مدّت سه ماه که در آنجا اقامت داشتند ۱۳ نفر در جلسات تبلیغی ایشان به امر مبارک اقبال نمودند. گذشته از این جلسات متعدّدی را نیز برای تزیید معلومات امری احبّاء اداره کردند. این اشتیاق و اشتغال به تبلیغ را در مدّت تحصیل در عشق آباد و در مسكو و سيس در مراجعت به عشق آباد ادامه دادند. یکی از عللی که ایشان را مجبور به مراجعت به ایران كرد مخالفت مقامات محلّى با تأثير و موفقیّت ایشان در اقدامات تبلیغی

در ایران نیز از این خدمت غافل نماندند. جناب فروتن در ایّام اقامت در آذربایجان به سبب آشنایی با زبان ترکی در تبلیغ امرالله بسیار محبوبیّت و موفقیّت داشتند.

یس از اقامت در طهران خدمات تبلیغی ایشان شامل دو اقدام متفاوت بود: یکی اداره مرتب جلسات هفتگی تبلیغی یا بیت تبلیغ و دیگری اداره کلاسهای هفتگی درس تبلیغ و تزیید معارف امری برای نسوان و رجال. یعنی هر هفته ایشان لا اقل یک جلسه تبلیغی و دو کلاس درس تبلیغ را اداره می کردند و این اقدامات مدّت بیست سال متوالی ادامه داشت. جناب فروتن به سبب آشنایی با معارف غربی برای صحبت با افرادی که در خارج از ایران تحصیل کرده بودند و به اصطلاح اروپایی مآب شده بودند و كارى با استدلالات نقلى نداشتند خیلی مورد تقاضا بودند و در کلاسهای درس تبلیغ نیز بخش مربوط به استدلالات عقلی را اداره مي فرمودند.

گذشته از اینها در جلسات و دوره هایی که تحت عنوان احتفالات و کلاسهای تکمیلی برای افراد تازه تصدیق تشکیل میشد نیز سخنرانی و تدریس می نمودند و با استعداد شایانی که شناختن آنان داشتند مراقبت می نمودند که نفوس تازه تصدیق و

یا افرادی که تازه وارد خدمات امری می شدند با تشکیلات امری و نحوه کار آنها کاملاً آشنا شوند.

#### سفرهاى تشويقي

از جمله خدمات دیگر جناب فروتن اقدام به سفرهای تشویقی و تبلیغی به نقاط مختلف کشور بود و مصداق این نصایح مبارک حضرت عبدالبهاء بودند كه ميفرمايند: "چون نسيم صبحگاهي بر هیاکل انسانی مرور نما و حیات جاودانی بخش ... چون سراج وهاج محفل یاران را به انوار عرفان روشن نما ... و چون شجر بارور سبز و پر ثمر **گرد"**.(یاران پارسی ۳۲) "مانند سحاب، حیات به کوه و صحرا بخشید و به مثابه نسیم بهاری اشجار هیاکل انسانی را شگفتی و تازگی و طراوت بخشید". (مناجات ۱/ ۲۳۸) "چون نسيم به هر اقليم بوزيد و مشام طالبان معطّر نمایید". (مناجات ۲/۲۱)

### دامنه وسيع مكاتبات فردى

جناب فروتن در ضمن اشتغالات اداری و خدمات گوناگون امری توجّه خاصّی به حفظ روابط کتبی با یاران الهی در نقاط مختلف داشتند و این رویه را تا پایان زندگانی همچنان ادامه دادند. ایشان به همه نامه هایی که افراد احبّاء بر ایشان می فرستادند جواب

عندلیب شماره ۹۰ صفحه ۲۶

> کتبی ارسال می داشتند. نظر به آشنایی و علاقه ای که احبّاء به ایشان داشتند همه روزه از سراسر جهان نامه های کوتاه و بلند بر ایشان می رسید و جناب فروتن به يكايك آنها جواب مقتضي مرقوم می فرمودند. نامه های جناب فروتن معمولاً موجز و تشویق آمیز و در موارد لازم متضمن شواهدی از نصوص مبارکه بود. استناد به نصوص مبارکه از جمله خصوصیّات سخنان و نوشته های جناب فروتن بود و تسلّط خاصّی در ارائه نصوص مربوط به موضوع مورد نظر داشتند.

#### نطق و بیان

جناب فروتن بدون تردید از سخنوران بسیار مبرز و ممتاز امر الهي بودند و همه ياران همواره مشتاق شنیدن بیانات ایشان بودند. حتّی افراد غیر بهائی نیز مسحور سخنرانیهای ایشان می شدند و مشتاق شنیدن آنها بودند و در واقع ایشان مصداق این بیان حضرت عبدالبهاء بودند که در مقام مناجات مى فرمايند: "نطق فصيح عنايت كن و بیان بلیغ بیاموز تا هر یک در این كلستان الهي مانند طيور آسماني گلبانگ حقایق و معانی زنند و آهنگ ربّاني بلند نمايند".(اذكار المقرّبين٢/

۷۸) و یا اظهار امیدواری می فرمایند که "امیدوارم ... که در این جهان سبب نورانیّت جان و وجدان دیگران شوی، زبان فصیح بگشایی و در انجمنها نطق بليغ بنمايي و صيحه زنان بشارت تجلّی حضرت رحمن بدهی و مژده وصل دلبر مهربان به مسامع مشتاقان برسانی".(مکاتیب ۱/ ١١٢) "از حق مي طلبم لسان بليغ بگشایی و نطق فصیح بنمایی و در محامد و نعوت الهيه و تسبيح و تقدیس عتبه رحمانیه داد سخن بدهی" (مکاتیب ۱۵۰/۶)

نفوسی که در جلسات سخنرانی جناب فروتن شركت داشته اند يا در محافل غیر رسمی پای سخن ایشان نشسته اند به خوبی شاهد بوده اند که چگونه جناب فروتن چنین تأثیراتی در روح و قلب شنوندگان باقبی می گذاشتند.

هرگاه از حضرت وليّ امرالله پيامي می رسید چنان با عشق و شور و مؤثّر آن را برای یاران شرح میدادند که در وجود حاضران همان عشق و شوق را که خود احساس می کردند بوجود می آوردند. بسیاری از احبّاء که موفّق به خدمات مهاجرتی و یا اهداء تبرّعات کریمانه شدند در اثر بی نظیری داشتند. این بیانات تشویق آمیز بود. جناب فروتن برای هر صنف و طبقه از

شنوندگان به نحوی که مطلوب خاطر آنان بود سخن مي گفتند و با مهارت و جذابیّت خاصی آنان را مسرور و پر اهتزاز می ساختند و یادآور این بیان مبارک حضرت عبدالبهاء بودند كه مي فرمايند: "آن جناب باید چنان نغمه و آوازی برآرند که امکان را به اهتزاز آرند و شرق و غرب را سرمست باده رمز و راز نمایند ... وقت نطق و بیان است و هنگام قیام به عبودیّت حضرت يزدان". (مكاتيب ١٢٤/٥)

جناب فروتن در نیمه دوم زندگانی در سمت ایادی امرالله شرق و غرب را به سخنان خود سرمست باده رمز و راز نمودند. ایشان در ارض اقدس مرتباً همه روزه زائرانی را که از سراسر جهان گرد می آمدند به زبانهای فارسی و انگلیسی و روسی و ترکی چنان به شوق و اهتزاز می آوردند که در مراجعت می توانستند آن شور و وله را به سايرين انتقال دهند.

جناب فروتن در بذله کویی و مزاح و آمیختن مطالب سرور انگیز در سخنرانیها و به خنده آوردن شنوندگان نیز مهارت خاص و عندلیب شماره ۹۰

#### چهارم: خدمات امری

بخش عمده ای از زندگانی جناب فروتن مصروف خدمات اداری امر كشت. خدماتي كه كرّاراً مورد تأييد و تحسین و تشویق حضرت ولي امرالله قرار گرفت. به يک حساب می توان ایشان را از پایه گزاران و مؤسسان نظم اداری در جامعه بهائی ایران محسوب داشت. خدمات تشكيلاتي جناب فروتن از سنین نوجوانی آغاز کردید. هنوز محصّل مدرسه متوسّطه بودند که به عضویّت لجنه جوانان ترکستان منصوب شدند و منشى لجنه مزبور گشتند. در همین زمان سرپرستی و اداره کتابخانه بهائی را نیز که از منضمات مشرق الاذكار عشق آباد بود بر عهده داشتند و در همین ایّام بود که در مجلّات "فکر جوان" و "خورشيد خاور" مقالاتي منتشر کردند.

جناب فروتن در بیست و سه سالگی که در مسکو به تحصیلات دانشگاهی اشتغال داشتند عضو محفل روحانی مسکو بودند و سپس در شهرها و نقاطی که اقامت داشتند، همه جا عضو و اغلب منشی محفل روحانی بودند. تا آنکه در سال ۱۹۳۴ از آذربایجان به نمایندگی انجمن شور روحانی

ملّی انتخاب شدند و در آن انجمن به عضویّت اوّلین محفل روحانی ملّی ایران انتخاب شدند و بلافاصله به سمت منشی محفل ملّی انتخاب گردیدند. در همان سال نیز به عضویّت محفل روحانی طهران و منشی محفل مزبور انتخاب شدند. بدین ترتیب در سی سالگی اداره امور امری ایران و طهران به عهده ایشان محوّل گردید. ایشان در عهده ایشان محوّل گردید. ایشان در کلاسهای درس تبلیغ و سخنرانیهای یی در پی و نمایندگی محفل در پاره ای از لجنات را نیز بر عهده پاره ای از لجنات را نیز بر عهده داشتند.

جناب فروتن پس از هفده سال که در دو محفل قائم به خدمت بودند شش سال دیگر نیز عضو و منشی محفل ملّی ایران بودند تا زمانی که به اراده حضرت ولیّ امرالله به سمت ایادی امرالله منصوب شدند و وارد میدان خدمات بین المللی گردیدند. باید به خاطر داشت که شرائط کار در ایران در آن سالهای قبل و بلافاصله بعد از جنگ قبل و بلافاصله بعد از جنگ فرسا بود.

برای مثال باید به یاد بیاوریم که در آن اوقات از یک طرف محدودیّت شدیدی برای استفاده از پست و

تلگراف و تلفن برای ارتباطات امری وجود داشت و از طرف دیگر تسهیلات امروزی از قبیل فاکس و پست الکترونیکی و فتوکپی به بازار نیامده بود. تعداد وسائط نقلیه موتوری معدود بود و راه اتومبیل رو به بسیاری از نقاط روستایی وجود نداشت. در بسیاری از موارد ارسال و دریافت اخبار و اوراق و نشریات توسیط مسافران انجام می گرفت. در چنین شرائطی حفظ ارتباط با حدود دو هزار مرکز امری و مراقبت در حسن اداره امور جوامع بهائی کار سهل و ساده ای نبود.

### پنجم: تأليف و تحرير

حال باید اشاره ای هم به آثار کتبی و تألیفات جناب فروتن داشته باشیم. ایشان با وجود اشتغالات طاقت فرسای تشکیلاتی و آموزشی و تبلیغی از هر فرصتی برای تألیف و تحریر رسائل مفید کوتاهی نمی کردند.

از مشخصات تألیفات ایشان این بود که لُب مطلب را به زبانی ساده و بی تکلّف و بدون حشو و زوائد و اطناب ممل می نوشتند لذا آثارشان غالباً رسائل و کتابهای کم حجم و نمونه سادگی و روشنی در بیان مطلب است و سر مشقی است برای

صفحه ۲۶

دوستانی که ذوق و شوق تألیف دارند تا مهارت خود را در کوتاهی و روشنی سخن نشان دهند و نه در افزودن برحجم كتاب كه كاه انسان را به یاد عمّامه های بزرگی می اندازد که آخوندها برای ابراز مقام و اهميّت خود بر سر مي گذاشتند. يقيناً دوستان عزيز با آثار جناب فروتن آشنا هستند که علاوه بر کتابهای درس اخلاق ميتوان از : "مجموعه رسائل تربيتي"، "آثارگهربار"، "لغت نورا و لغت فصحى"، "رساله علمى"، "داستانهایی از حیات عنصری جمال مبارك"، "چند بحث امرى" و "حكايت دل" نام برد.

# ششم: عضویّت در مؤسّسه ایادی امرالله

نيمه دوم زندگاني جناب فروتن به عضويّت در مؤسّسه ايادي امرالله از گذشت. مؤسّسه ايادي امرالله از بدايع اين امر اعظم است. بايد به خاطر داشته باشيم كه حضرت عبدالبهاء در خطبه افتتاحي الواح وصايا وظائف اين مؤسّسه را چنين بيان مي فرمايند: "ايادي امرالله الذين نشروا نفحات الله و نطقوا بحجج الله و بلغوا دين الله و روجوا شريعة الله و انقطعوا عن غير الله و

زهدوا فی الدّنیا و اججوا نیران محبة الله بین الضلوع و الاحشاء من عباد الله"(الواح وصایا) مضمون بیان مبارک این است که ایادی امرالله موظفند به نشر نفحات الله و تبلیغ امرالله و ترویج شریعت الهی و انقطاع و زهد و تقوی و ایجاد محبت الهی در قلوب احبّاء.

جناب فروتن در سالهای ۱۹۵۱ از اوّلین نفوسی بودند که حضرت ولی امرالله در اجرای مندرجات الواح وصاياى حضرت عبدالبهاء به سمت ایادی امرالله منصوب فرمودند. خدمات ایشان در این میدان با شرکت در کنفرانسهای بین المللی و سفرهای تشویقی به جوامع مختلف در سراسر عالم آغاز گردید و پس از صعود حضرت ولى امرالله به عنوان يكى از حضرات ایادی مقیم ارض اقدس انتخاب شدند و بقیه عمر را در حيفا اقامت داشتند و پس از تأسيس دارالتّبليغ بين المللي از ایادیان حاضر در آن مجمع بودند. در این سالها به نمایندگی بیت العدل اعظم در کنفرانسهای بین المللی و تشکیل برخی از محافل ملّى جديد التأسيس شركت جستند و به ایراد سخنرانیها در مدارس تابستانه و اسفار تشویقی

بين المللي نيز مشغول بودند. گذشته از اینها در همه مدّت اقامت در ارض اقدس هر روز برای ملاقات زائرین و راهنمایی و ایراد سخنرانی برای آنان ساعاتی را در مسافرخانه مي گذراندند و تا آخرين لحظات عمر بر این خدمات قائم بودند. . در سال ۱۹۹۰ پس از ۶۰ سال که از کشور روسیه به سبب فعّالیتهای امری اخراج شده بودند همان طور که حضرت ولی امرالله به ایشان وعده داده بودند به آن کشور سفرهایی نمودند و نماینده بیت العدل اعظم در تشکیل مجدد محفل ملّى آن سامان بودند. تفصیل تعدادی از این سفرها را میتوان در کتاب "حکایت دل" ملاحظه كرد.

#### خاتمة الحيات فاتحة الالطاف

"عزم راسخ و خلوص کامل جناب فروتن در اجرای اوامر حضرت ولی امرالله و برای پیشرفت مصالح دیانت بهائی، ایفای نقشی حیاتی در تأسیس نظم اداری بهائی در ایران، توفیقات وسیعشان در زمینه تعلیم و تربیت نونهالان، خدماتشان به عنوان ایادی امرالله و حمایت خلل ناپذیر ایشان از بیت العدل اعظم الهی گنجینه لازوالی است

صفحه ۲۷ عندلیب شماره ۹۰

> که در صفحات تاریخ امر الهی به یادگار خواهد ماند. فکری عمیق و تيزبين، احساساتي لطيف و رقيق و طبعی مزّاح و نشاط انگیز خاطرات جاودانی است که در قلوب هزاران نفوس از اهل بها که به ملاقات آن بزرگوار موفّق شدند به جا مانده است". (پیام بیت العدل اعظم به مناسبت صعود جناب فروتن ۲۷ نوامبر ۲۰۰۳)

جناب فروتن در تمام دوران زندگانی به راستی مصداقی از این نصایح مبارک حضرت بهاء الله

بودند که می فرمایند: "باید نفوس مقبله به تمام همّت بر خدمت امر قیام نمایند . سلسبیل عرفان که از بحر رحمن جاريست بر عباد الله مبذول دارند".(آیات ۱/ ۳۱۸) "طوبی از برای مقبلی که به طراز همّت مزیّن شد و بر خدمت امر قیام نمود. او به مقصود فائز و به آنچه از برای او خلق شده عارف ..."(مجموعه الواح ١٤٥)

جناب فروتن به تمام معنی این توصیه حضرت عبدالبهاء را به کار بستند و بدان عامل شدند که

میفرمایند: "خدا استعدادی که به شما عنایت فرموده برای این است که در خدمت ملكوتش صرف نماييد. در هر امر دیگری استعداد خود را صرف کنید نتایجش محدود است مگر در امر الهي و خدمت به وحدت عالم انسانی و انتشار کمالات روحانی که نتايج آن غير محدود است". (از الواح خطی)

#### كتابنامه

مناجات

مناجاتهای حضرت عبدالبهاء، طهران، بدون تاریخ، جلد دوم، نشر دوم اذكار المقربين حضرت بهاء الله، اقتدارات، (بي ناشر، بي تاريخ) اقتدارات

حضرت بهاء الله، آیات الهی، لانگنهاین، لجنه نشر آثار آمری، ۱۹۹۶-۱۹۹۲، جلد ۱و۲ آیات

Abdu'l-Baha, Paris Talks, \YTh edition, BPT, UK, \990 خطابات ياريس حضرت بهاء الله، آثار قلم اعلى، طهران، مؤسّسه ملى مطبوعات امرى، ١٣٢-١٣٢ ب، جلد ١ و قلم اعلى

حضرت بهاء الله، مجموعه مباركه الواح حضرت بهاء الله، نشر دوّم، لانگنهاين، لجنه نشر آثار مجموعه الواح امری، ۱۹۸۲م.

حضرت عبدالبهاء، مكاتيب حضرت عبدالبهاء، قاهره، كردستان العلميه، فرج الله زكى الكردي، مكاتيب ٠ ١٣٢٠ ٥.ق، ج٣٠

حضرت عبدالبهاء، مجموعه مناجاتها، لانگنهاین، لجنه نشر آثار امری، ۱۹۹۲.

حضرت عبدالبهاء، منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلدا، ويلمت، مؤسّسه ملّى منتخبات

مطبوعات امری، ۱۹۷۹م.

مجموعه الواح مباركه جمال اقدس ابهي و حضرت عبدالبهاء به افتخار بهائيان پارسي، ياران پارسى

لانگنهاین، لجنه نشر آثار امری، ۱۹۹۸م.

عندلیب شماره ۹۰ Th asias

## یک نامه تاریخی

در سال ۱۱۱ بدیع جناب هوشمند فتح اعظم نامه ای به جناب فیضی ایادی عزیز امرالله مینویسند که ساکن بحرین بودند. این نامه متضمّن مطالبی در مورد احبّای مهاجر آن صفحات بود و جناب فیضی قسمت هائی از آن را برای احبّای مهاجر طی نامه ای ارسال می دارند که از نظر ادبی و تاریخی جالب است. این نامه به محبّت جناب رحمت الله حسینی به عندلیب رسیده است.

# قسمتی از عنایتنامه مشروح ایادی عزیز امرالله ابوالقاسم فیضی به یاران مسقط از بحرین ۱۹ شهرالسلطان ۱۱۱ بدیع

"... شاب عزيز مكرّم جناب هوشمند فتح اعظم طي نامه شيرين و محبّت آمیز خود که نظر لطف و مرحمتی به جانب دوستان این صفحات معطوف داشته اند چنین مینگارند: "... مرقومه اخيركه انوار استقامت مهاجرین عزیز عربستان را منعکس بلکه عیششان راکامل نماید. مي سازد في الحقيقه به ذكر شدائد هركه در اين بزم مقرّب تر است وارده بر آن جواهر وجودند نه تنها اسباب تنبّه و عبرت است بلکه امثال این مفقود را که جز آسایش تن کاری ندارند و عمری را هدر مدهند بشتر باعث يأس و حرمان است. شکّی نبوده و نیست که کارنامه آن عزیزان را به انامل وفا در لوح محفوظ ثبت نمایند و در معرض لاهوتيان گذارند تا انبساطي که از این ممرّ بر آن ذوات مجرّده دست میدهد کینونت سرور را در این دار الغرور خلق نماید و امثال

مهاجران مخلص ثابت مستقيم عربستان را در طلبش به هر بادیه کشاند و از آن باده چشاند و چنان مخمور سازد که حتّی شدّت گرما و ردائت هوا و هجوم شیوخ و رجوم امّت منسوخ خمارشان را زائل نكند

جام بلا بیشترش میدهند سبحان الله این امر اعظم در جمیع شئون بديع است و عجيب. ملاحظه فرمائید چون شمس محمّدی از آن آفاق طالع شد از پرتوش عرب بیابان بر مسند خسروان ایران نشست. سر سروری بر افراخت و علم رهبری برافراشت. ضعیف بود و ناتوان به "ان جندنا لهم الغالبون" مؤید شد، جاهل بود و نادان به علّمه البيان مشرّف كشت. لهذا آب شورش بكأس مزاجها كافور بدل

شد و كلبه مطمورش به كاخ معمور بدل گشت چه که حامل رقی منشور بود و به فتح قلوب مأمور. امّا در این ظهور اعز اکرم اعظم کار نه چنین آسان است، عدّه ای از اعزّه نفوس آب رکن آباد و گلگشت مصلّی را میگذارند و به شارجه و دبی می آیند، نعمت و عزّت و راحت را فدای محبّت جمال قدم می کنند و به هدایت مردمان از خدا بی خبر و به قول شما خنجر به کمر در آن مشقّت زندگی می کنند و خم به ابرو نمی آورند، سهل است ترانه می سازند و سرودگویان و پای کوبان در مشارق اذكار في الاسحار نغمه عشق و شیدائی ساز می کنند و بر آنان نیز که از لذّت شرب مدامشان بي خبرند تأسّف مي برند. اين است که بقرار مرقوم این خراباتیان در آن خراب آباد چنان شاد و مسرورند و از

از آخرین آثار جناب هوشمند فتح اعظم:

درخت

به تند باد خزان گفت:

صبركن كه من

اندر میانه این برگ های زرد

این شاخه های خشک

جوانه های لطیف بهار می بینم

تنگی جا و سخافت اوضاع حضور دانشمند گرامی و محقّق مکرّم چهره نگار و دوستان عزیز با نورانی، منوچهر آگاهی روحی فداه و چه بنویسم جمیع خیل عاشقان اسم اعظم در مکاتیب خود عرض ملائکه مقرّبین ادعیه ایشان را فى الفور به ملكوت قرب الهي بودند و گاهی چون آه بهر قراری واصل می کنند، به حمدالله شما می شتافتند و گهی چون اشک به عزیزان در عربستان هم خدا را دارید نشیبی میریختند، جزراد توکّل توشه و هم خرما را! از مراتب ثبوت و رسوخ و بزرگواری مهاجرین عزیز لذّت بردیم و به راستی در سریر و فؤاد به حالشان غبطه خوردیم امّا چه کنیم که اگر هم بخواهیم کلبه را در بساط رفیع الهی قربی است، راحت خود را با مأوی آن عاشقان معاوضه کنیم حتم داریم که به ما نمى بخشند زيرا نه ما لياقت آن مقامات را داریم و نه آن مخموران صهبای عشق شراب گوارائی که در پیاله گلین میخورند به آب تلخ ما نازنین که محبوب القلوب احبّای که شاید در جام زرّین باشد عالم بهائي و از همه بالاتر و مي فروشند." و در انتهاي نامه خوشتر مورد فضل و عنایت و اضافه فرمودند که از جناب بنانی نامه ای به ارض اقدس رسیده که احبّاء افريقا فعلاً به ٩٠٠ نفر رسيده

نمى نالند. چون با رشته محبّت الله خود را به قعر چاه افکنده اند و وفا حضرات حکیمی و راستان و میدانند که به اوج ماه میرسند. ریحانی و روحانی و زهرائی و شاب خوشا به حالتان و خوشا به حالتان "من تشبه بقوم فهو منهم"

از بدایت این ظهور اعظم، هیاکل قدسیّه و مؤسّسین نازنینش و خیل عبودیّت این حقیر را ابلاغ فرمائید. عاشقان و مؤمنانش همیشه دچار از کلّ ایشان التماس دعا دارم زیرا اینگونه شدائد بوده اند. به فرموده مبارک گاهی چون باد بادیه پیما ای نداشتند و به غیر از محبّت الهی پناهی نمی خواستند و آگر هم مي خواستند نمي جستند. پس به جرأت میتوان گفت که اگر کسانی آن عزیزانند زیرا تشبّه به مقرّبان درگاه الهی یافتند و همان راه را ییش گرفتند. رجا دارم از طرف این عبد مشتاق نهایت ارادت و خضوع خدمت ذی سعادت آن مهاجرین رحمت و محبّت یگانه مولای عالميان روحي لتراب اقدام احبّائه الفدا مي باشند على الخصوص واز ٩٠ قبيله مي باشند.

## جهان بدون مرز،

کسانی که به دیانت بهائی ایمان دارند، جهانی فکرمی کنند، پیرو پیامبری هستند که اخیراً ظاهر شده و در مورد سایر ادیان سعه صدر دارند.

خویش را طی کند و در همان حال

۸ اوت ۲۰۰۵

نویسنده: آلان گوئنتر

ترجمه: فاروق ایزدی نیا

پای او در پیش رویش کویی رها میشد و بر زمین فرود می آمد. داشتند، با رفتاری دوستانه آهسته شیر چای خود را مزّه مزّه می کردند و سودای پرتقالی طبیعی خود را هرت مى كشيدند. اكثراً پيروان دیانتی بودند که قبلاً هرگز نامی از آن نشنیده بودم: امر بهائی. آن را كويي "باهاي" تلفّظ مي كردند. در اینجا، با ۲۵ نفر از کسانی روبرو شدم که به کریس رو Chris Ruhe نوازنده بهائی گوش میدادند که گیتار میزد و آوازی را در مورد شاد بودن و شاد زیستن می خواند جمعیّت دست میزدند و همراه او آواز می خواندند. دو نفر از ایران، زنی از سوئد و مردی از روسیه بودند. دو تن از مورمون ها با پیراهن سفید آستین کوتاه و کراوات نشسته

گویا حدود ۶ میلیون بهائی در سراسر جهان وجود دارد. بعضى از عقاید آنها شبیه کوآگرها است، که در این گوشه جهان بهتر شناخته شده اند. بهائیان معتقدند که همه ما در جهان با هم هستیم و فقط یک ملّت و یک دولت باید وجود داشته باشد که بر تمام مردم جهان نظارت داشته باشد. یک دقیقه راجع به این اعتقاد فکر کنید. این بدآن معنی است که اگر ما نقطه دیگری از جهان را بمباران کنیم، گویی خودمان را بمباران کرده ایم. این مفهوم آنقدرها که به نظر میرسد، عجیب و غریب نیست. دختر وودرو ويلسون Woodrow Wilson محقّق در امر بهائی بود و گزارش شده که وقتی پدرش جامعه ملل را شکل میداد، این دختر بر او تأثير گذاشت.

اکر تا اینجای مطلب را خوانده اید، مانند من هستید: ممكن است بهائيان را جالب، تا

من آدمی مذهبی نیستم، نه این که در مورد کسانی که چنینند مشکلی ببينم. امّا، به عنوان يک روزنامه نگار و به خصوص گزارشگر مردمی که در داخل چایخانه حضور سیاسی، شکّاکم. در میان دروغ ها و نیمه راست ها زندگی را میجویم. عليرغم آن كه هميشه موضوع مهمّ بعدی همان دروغ قدیمی از آب درآمده، همیشه امیدوارم چیزی یا کسی را بیابم که حقیقی، اصیل و صادق باشد. به این علّت است که برایم اهمیّتی نداشت که در آن بعد از ظهر گرم و شرجی، به چایخانه کوچکی در های ستریت شرقی، شماره ۱۱، واقع در آن بخش پر از درگیری گلاس بورو دعوت شوم. بیرون از چایخانه، خورشید، سرخ و عظیم، در اوج آسمان خودنمایی می کرد. مرد سیاه پوستی با شلوار کوتاه در حالی که سیگار برگی را دود میکرد به دوچرخه پا میزد. سفید پوست سالمندی با ریشی نا مرتب، بودند. سعی می کرد لخ لخ در خیابان راه

حدّی نا متعارف ببینید. از عمر این دیانت فقط ۱۶۰ سال می گذرد و به مردی باز می گردد که نامش بهاء الله بود. باید حدود ۲۰ مرتبه در آن چایخانه کوچک در گلاس بورو این نام را تکرار کرده باشم. هنوز مطمئن نیستم که آن را درست تلفّظ می کنم. مثل باهائولا تلفّظ می کنم. مثل باهائولا تلفّظ می کنم. مثل باهائولا تلفّظ می کنم و در عربی به معنی میشود. نام او در عربی به معنی جلال خداوند است. در نظر کسانی میشود از سلسله پیامبرانی است که از فرد از سلسله پیامبرانی است که از ابراهیم شروع شد و شامل کریشنا، موسی، بودا، زرتشت، مسیح و محمّد میشود.

شهرزاد میثاقی اینطور توضیح میداد. میثاقی، ۳۱ ساله، اکنون در پاین هیل زندگی می کند، امّا اصلاً ایرانی است. او و همسرش، بابک در چایخانه مزبور در گلاس بورو بودند و داستان های وحشتناکی در مورد خانواده هایشان که به علّت مورد خانواده هایشان که به علّت اینداء و آزار قرار گرفتند، تعریف اینداء و آزار قرار گرفتند، تعریف بعد از انقلاب سال ۱۹۷۹ (شاید بعد از انقلاب سال ۱۹۷۹ (شاید به خاطر داشته باشید، زمانی که به خروگان گروگان گروگان گروگان گروگان گروگان بودند، اوضاع برای کسانی که مسلمان نبودند،

بلافاصله وخیم شد. والدینش شغل خود را از دست دادند. خاطراتش را جستجو کرد؛ مادرش، چون بهائی بود اجازه نیافت که به عنوان پزشک اطفال به کارش ادامه دهد. به او گفتند: "تو بهائی هستی آنقدر ناپاکی که نباید به بچه ها دست بزنی". امّا آنچه که بر سر مادر شوهرش، شمسی رفت وحشتناک تر بود. شمسی معلّم دبیرستان بود و حکومت ایران از او خواست که اعتقادش به دیانت بهائی را انکار کند. او امتناع کرد.

میثاقی گفت: اولیاء حکومت دستگیرش کردند و مدّت دو سال از حدود سال ۱۹۸۰ به زندانش انداختند. در یک وهله، هفده شب متوالی چشم های شمسی را بستند و به سوی چوبه دار بردند و میگفتند که او را آن شب به دار خواهند آويخت. هرشب، مسؤولين انعطاف نشان میدادند. به گفته میثاقی این نوعی شکنجه بود، تلاشی برای وا داشتن او به تبرّی از عقاید دینی اش بود میثاقی اطّلاعی هم از سایر منسوبینش داشت که به علّت عقايدشان مجازات شده بودند. یکی از منسوبین مادرش اعدام شد.

امّا، تمام این رنجها و دردها در

مقابل آنچه که بهاء الله تحمّل کرد، رنگ می بازد. طبق نوشته های بهائیان، او در سال ۱۸۱۷ در ایران متولّد شد. مرد ثروتمندی بود. در سال ۱۸۴۴، مرد مقدّسی از مسلمانان که به باب معروف شد اعلام کرد که پیامبر بزرگ بعدی به زودی در عالم ظهور خواهد کرد. به علّت این اعتقاد و دیدگاه، سایر روحانیون مسلمان او را دستگیر كردند، شكنجه كردند و بالاخره در سال ۱۸۵۰ به قتل رساندند. بهاء الله به باب ایمان داشت، پس نظر مساعدی از سوی اولیاء حکومت نسبت به او ابراز نمیشد. او را به زندانی وحشتناک انداختند. در سال ۱۸۶۳، اواسط دوران چهل ساله از شکنجه و زندان، او متوجه شد که خود او پیامبر جدیدی است که باب درباره اش سخن میگفت. در سالهای طولانی زندان او سخت مشغول بود و مرتباً با رهبران عالم به مكاتبه مي پرداخت. از لحاظی، او نلسون ماندلای زمان خود بود. توانش فزونی یافت و کلام فلسفه اش منتشر شد، در حالی که خود او هنوز در تبعید یا زندان به سرمی برد.

مؤلّف بزرگ روسی، لئو تولستوی، از محقّقین فلسفه بهائی بود. در

صفحه ۳۲ عندلیب شماره ۹۰

سالهای بعد خوانندگان پاپ به نام سیلز و کرافتس Crofts & Seals سیلز و کرافتس آواز خود "مرغ زرّین پر" (Hummingbird)را در بارهٔ بهاءالله خواندند، گو این که نتوانستند وزن و قافیه را با نام او همراه سازند.

در چایخانه از رو، نوازنده گیتار، سیاست نیستند. بهائیان یکی دو سؤال پرسیدم. پرسیدم که میشوند که رأی بدهند، امّ آیا خیلی تلاش می کند که از مردی مقام های سیاسی نیستند. پیروی نماید که تلفّظ نامش برای جرج و شارون چبوتارجو گامریکاییان اینقدر مشکل است. رو، موسیقیدان پاپ که در کانزاس پنجشنبه حلقه مطالعه ای سیتی در ایالت میزوری بزرگ شد، چایخانه گلاس بورو اداره م داستانهایی در مورد زندگی در شارون اوّلین نفری بود که می محیط عاری از تمدّن در جادّه ها، مدّت زمان زیادی طول کش نوشیدن مشروب و زن بازگی تعریف ریشه های باپتیست خود قد کرد. او را چه کار به پیروی از کسی بردارد. او و همسرش حدو چون بهاءالله؟

او می گفت: "من هر روز با خودم در جنگم".امّا والدینش بهائی بودند. مدّت زمانی چند، در اوان بیست سالگی اش، ترک دین کرد. با یک گروه نوازنده به نام "احیاء آب زلال"(۱) به نوازندگی پرداخت. طبّال گروه، داگ کلیفورد پرداخت. طبّال گروه، داگ کلیفورد ساله، پیت سیگر Doug Clifford بهائی بود. رو ۶۲ ساله، پیت سیگر Pete Seeger بود. رو ۶۲ خواننده بزرگ ترانه های محلّی را یکی از نزدیک ترین دوستان

موسیقایی خود می داند. امّا موقعی که از او سؤال شد چرا بسیاری از آوازهای او از ماهیت خوبی برخوردارند و از تأثیر و ضربه مستقیم سیاسی که سیگر به او معروف است بی بهره اند، اندکی در خشم شد. رو توضیح داد که بهائیان اهل سیاست نیستند. بهائیان تشویق میشوند که رأی بدهند، امّا طالب مقام های سیاسی نیستند.

جرج و شارون چبوتارجو گه sharon Tschevotarjew پنجشنبه حلقه مطالعه ای را در چایخانه گلاس بورو اداره می کنند. چایخانه گلاس بورو اداره می گفت مدّت زمان زیادی طول کشید تا از ریشه های باپتیست خود قدمی فراتر بردارد. او و همسرش حدود هفت سال قبل ملاقات کردند. شارون میگفت: جرج که روسی است، از قبل بهائی بود. آنها مدّت سه سال زن و شوهر بودند و در این مدّت حتی یک مرتبه جرج سعی نکرد او را به کیش خود در آورد.

او می گفت ما کسی را به کیش خود دعوت نمی کنیم. ما اجازه نداریم این کار را بکنیم".(۲) در واقع او هنوز به بسیاری از همان موضوعاتی که به عنوان باپتیست آموزش یافته و اعتقاد پیدا کرده

بود، ایمان دارد. او گفت که بهائیان به "ظهور تدریجی و متوالی" معتقدند. نیازی نیست که گذشته را به کلّی وا گذارید و هر آنچه را که بدان اعتقاد داشتید یا گرامی میداشتید را انکار کنید.

امّا اهداف اساسی این دیانت که او را به خود جذب نمود عبارتند از تساوی حقوق برای زنان، نقطه ختامی بر نژاد پرستی، صلح جهانی از طریق وحدت عالم. او گفت که بعد از سه سال مطالعه درباره بهاء الله، به او ایمان آورد. با او همراه شُوی یا نشوی، تفاوتی ندارد. او می گوید او را بیذیری یا رد کنی، در او تأثیری ندارد. شارون چبوتارجو بحث گروهی کوچک پنجشنبه ها را در چایخانه کوچک گلاس بورو اداره می کند و از صحبت كردن با شما خوشحال مشود. بعد از ۲۰ یا ۳۰ بار، ممکن است موفّق شود به شما بیاموزد که حِكُونه "بهاء الله" را تلفّظ كنيد. شايد هم موفّق نشود.

#### بهائيان مشهور:

نوازنده ترومپت جاز، دیزی کلیسپی، شاعر اوگدن نَش Ogden کلیسپی، شاعر اوگدن نَش Nash، موسیقیدان سیلز و کرافتس، کارول لُمبارد Carol Lombard

صفحه ۳۳ عندلیب شماره ۹۰

> ستاره سينما، لئو تولستوي، مؤلّف( ٣)، دختر يرزيدنت وودرو ويلسون ساىت (www.adherents.com ب کتب حقایقی در مورد امر بهائی: • حدود ۶ میلیون بهائی در سراسر عالم وجود دارند. • حدود ۱۴۵۰۰۰ بهائی در ايالات متّحده هستند. • بهائيان هر نوزده روز يک

> > دين خود اجتماع ميكنند. • برای رهبری عبادات بهائی شخص خاصّی مانند كشيش و هاخام وجود ندارد.

مرتبه برای جشن گرفتن

(مأخذ:

بهائي

#### Creedence Clearwater Revival

۲) توضیح مترجم: در اینجا لغتی که به کار رفته Proselytize که به معنی دعوت دیگران به گرویدن به کیش دیگری است. امّا لغتی که برای تبلیغ استفاده می شود Teaching است که به معنی ابلاغ کلمه است، خواه طرف مقابل بیذیرد یا نپذیرد. این که شارون می گوید ما مجاز نیستیم کسی را به کیش خود دعوت کنیم اشاره به بان حضرت ولي امرالله است كه

در ظهور عدل الهي اينگونه ترجمه شده است، "باید در جمیع احیان توجّه دقیق مبذول گردد که مبادا در اثر اشتیاق وفیر نسبت به پیشرفت مصالح امریّه اقدامی معمول و به امری مبادرت شود که نتیجه آن خلاف مقصود باشد. عليهذا بايد از هر روشی که به تحمیل و فشار و دعوت به ترک معتقدات تعبیر گردد خودداری شود. زیرا نفس این توهم سبب ابتعاد و مهجوريّت افرادي خواهد گردید که می خواهند آنان را به دایره امرالله وارد و از نعمت ایمان بهره مند و متنعم سازند".(ص ۱۳۷) بیت العدل اعظم در پیام ژانویه ۱۹۸۲ تفاوت بین تبلیغ و دعوت به ترک معتقدات را مشروحاً توضیح داده اند که مراجعه به آن باعث مزید

۳) تولستوی درباره شیفتگی اش نسبت به دیانت بهائی نوشت، امّا معلوم نیست که آیا رسماً به این دین گرویده باشد. ویلسون اقبال نکرد، امّا دخترش تعالیم بهائی را مطالعه کرد و اعتقاد بر این است که بر پدرش تأثیر گذاشت تا بر مبنای اصل دولت واحد جهانی که در امر بهائی وجود دارد، جامعه ملل را شكل دهد.

تىصر است.

#### حافظ و عندلیب

#### حافظ

زان یار دلنوازم شکر است یا شکایت گر نکته دان عشقی خوش بشنو این حکایت بی مزد بود و منّت هر خدمتی که کـردم یا رب مباد کس را مخدوم بی عنایت

#### عندليب

هر عاشقی ز معشوق دارد بسی شکایت من زان یگانه محبوب دیدم بسی عنایت درکوی اوگدائمی خوشتر ز پادشاهمی فرخ کسی که نگشود هرگز لب از شکایت با زاهـدان مغرور هرگز مشـو مصاحب كاندر توحال ايشان ترسم كند سرايت

#### حافظ

جز آستان تؤام در جهان پناهی نیست سر مرا به جز این در حواله گاهی نیست عدو چو تيغ کشد من سپر بيندازم که تیغ ما به جزاز ناله ئی و آهیی نیست

#### عندليب

قسم به ماه که در ملک، چون تو شاهی نیست قسم به مهر که در حسن چون تو ماهي نيست نمود روی زمین را احاطه لشکر غم جز آستان توام ما من و پناهی نیست

عندلیب شماره ۹۰

## نعیم سدهی و شعر او

#### دكتر حشمت مؤيد

و اند سال هیچ سراینده دیگر شهرت و محبوبیّت و قبول خاص و عام و یار و اغیار را در حدّ نعیم نیافته است. شاعران دیگر قصیده و غزل و قطعه در سبک های قدیم و جدید گفته اند، ولی هیچ یک دانشی وسیع و قریحه ای چنان خلّاق نداشته و مانند نعیم به آن پایه از عمق معنی و لطف سخن با طرحی مدبرانه به اثبات حقیقت و حقّانیّت ظهور حضرت بهاء الله موفّق نشده است. هیچ شاعر دیگر بهائی مانند نعیم دانش وسیع در شرح احوال او آنچه دامادش مرحوم محسن دبیرًس خود را از تورات و انجیل و قرآن و حدیث با زبانی آن چنان نرم و ساده در شعر نیاورده، منطق و تعقّل فلسفی را مانند او در ابیاتی کوتاه و دلنشین نگنجانده و با چنان تبحّری متن عربی قرآن و احادیث را در بافت شعر فارسی درج نکرده است.

پیش از ورود در معرّفی نعیم نظر کوتاه خود را درباره حضرت طاهره قرّة العين و نعيم عرض مي كنم. شهرت طاهره در هیأت یک زن تاریخی کم مانند جهان البتّه پیش از نعیم و بسیار وسیع تر از نعیم به همه جا رسیده و قلوب شیخ و شاب و عالم و عامی را شیفته او کرده، و حتّی بعضی از مؤلّفان هموطن را به این طمع جاهلانه انداخته که بابی بودن او را یکسره منکر شوند و ادّعا كنند كه طاهره مسلمان بوده و مسلمان مانده و مرده است. طاهره چهره ای است الحق افسانه ای که همچون شهاب ثاقب در سپیده دم طلوع آئین بهائی لحظه ای درخشید و آسمان را روشن کرد و رفت. در مقايسه طاهره با نعيم كه البتّه قياسي مع الفارق است باید به یاد داشت که همه قبیله طاهره، به اصطلاح سعدی، عالمان دین بودند. شهر قزوین در آن روزگار و تا

در تاریخ امر بهائی نعیم مقامی ممتاز دارد که تا کنون چنانکه باید شناخته نشده است و هر چند درباره او گفته اند و شنیدیم و خوانده ایم، ناقص است و گاهی نادرست. زندگانی و آثار نعیم می تواند و باید موضوع كتاب جامعي باشدكه حتماً در آينده نوشته خواهد شد. عرایض امروز این بنده چیزی جز اشاره هائی مختصر نیست و البته در یکی دو نطق کوتاه نمی توان همه مباحث و جزئيّات را حلّاجي كرد.

و سپس مرحوم سلیمانی و نیز زنده یاد ذکایی بیضائی نوشته اند تا حد امكان كامل است و بعيد مي نمايد كه بتوان چیزی بر آن افزود الا در مورد سالهای آخر حیات آن بزرگوار. امّا جنبه شاعری او نیازمند بررسی بیشتر و دقیق تری است که هنوزکسی بدان نپرداخته است(۱).

در این ظهور، صرف نظر از منزلت کبریائی دو شارع آسمانی و مرکز میثاق و مقام رفیع ولایت امر، هجده تن با مقام خاص حروف حي ضبط در تاريخ شدند. در همان قرن اول بهائی شهدای بزرگی مانند سلیمان خان و بديع و سلطان الشهداء و محبوب الشهداء و ورقا و صدها جانباز دیگر به میدان فدا شتافتند. نعیم نه از حروف حی بود و نه مقام آن شهیدان بزرگ را یافت. نه به عنوان پر افتخار ایادی امرالله فائز گشت و نه شهرت منادی و مدافع بلند آوازه این امر یعنی حضرت ابوالفضائل گلپایگانی را یافت. نعیم دارای امتیاز دیگری است که نام او را جاویدان خواهد ساخت. نعیم فصیح ترین ، بلیغ ترین، مبتکر ترین، و خوش سخن ترین شاعر بهائی است. در طول یکصد و شصت

یکصد سال بعد مهد دانشمندان و ادیبان بزرگی بوده، در زمان طاهره چند تن از حروف حی و سیس در طول تاریخ تعدادی از خاندانهای مشهور بهائی از آن خاک زرخیز و گوهر بیز برخاسته اند. امّا نعیم هرگز بر چنان خان نعمتی ننشسته و روح و روان و نیروی تعقّل و دانشش در محیطی آن چنان شور انگیز و علم پرور و الهام بخش پرورش نیافته بود، بلکه در دهکده ای گمنام نزدیک اصفهان از پدر و مادری روستایی به وجود آمده، در مراکز و مدرسه های علوم آن ایّام درس نخوانده و از انجمن ها وكتابخانه و ديگر معاهد ديني و ادبی خبری نداشته است. با وجود این محرومیّت ها و درهای بسته توانسته است هم بر معارف جاری آن زمان تسلّط یابد و به یای علمای بزرگ برسد و هم در هنر شاعری به اوجی ارتقا یابد که نامدارترین و اصیل ترین شاعر اثر گذار و محبوب بهائی شناخته شود و نوعی از شعر بیافریند که در میان انواع جاری شعر هزار و دویست ساله فارسى نظير و شبيهي ندارد. بي جهت نيست كه دانشمند فقید اشراق خاوری تفسیری به نام الدر الیتیم في شرح اشعار النعيم تأليف نموده است تا خوانندگان بخوانند و بدانند که در هر بیت و بند شعر نعیم چه معانی بلندی نهفته است.

\*\*\*

داستان زندگانی نعیم از روزگار کودکی و کار زراعت در یک دهکده کوچک تا ارتقاء به مقام دانشمندی بزرگ و شاعری بلند پایه و تشکیل عائله ای نامدار و کسب بزرگترین مراتب عزّت و احترام در جامعه بهائی داستانی حیرت انگیز است. وی در ۱۸۵۶ در دهی نزدیک اصفهان تولّد یافت. شانزده سال بیشتر نداشت که پدرش به او زن داد و او را به کار کشاورزی گماشت. بدین ترتیب شرایط لازم برای یک ده نشین ساده دل

که عمری را در جهالت و بدویت قرون بی خبری بگذراند و جز بیل زدن و شخم زدن و با چارپا ور رفتن و احیاناً سینه زنی و عزاداری و نوحه خوانی و شرکت در دیگر عادات و آداب چیزی نداند و نشناسد فراهم گشت.

امّا نعیم چون گوهری تابناک که از دل تیره خاک بیرون بیاید یا الماسی شاهوار که از سینه سنگ استخراج شود، هویّت درخشان خود را از همان سالهای نوجوانی و در همان دهکده دور دست جلوه گر ساخت. از قول خودش بشنویم:

محمّدم نام و تخلّص نعيم

نام پدر حاجی عبدالکریم

به اصفهان درسده ماربین

در ده فرخنده فروشان زمین

دو صد و هفتاد و دو رفت از هزار

نیمه شعبان شد و نیم از بهار

ساده زمادر متولّد شدم

رسم زمان را متقلّد شدم (۲)

محمّد تنها پسر خانواده بوده است. می دانیم که خواهری مهربان هم داشته است. پدرش او را به آموختن سواد فارسی و صرف و نحو عربی و مقدّمات معارف اسلامی می گمارد، لابد پیش ملّایی که معلّم بچّه های ده بوده است. در ۱۲۸۸ ه.ق برابر با ۱۸۷۲ م. ازدواج می کند. درباره زوجه او چیزی نمی دانیم جز این که سالها بعد وقتی نعیم را از سده بیرون کردند، فقیه محل او را بدون طلاق از نعیم، به عقد مردی دیگر درآورد و این زن تمام مال و منال او را تصرّف نمود و دیناری برای سدّ جوع به او روا ندید و از دو پسر و یک دخترش جز همان اسم که حسینعلی و رجبعلی و صغری بوده، دیگر اثری باقی نماند. نعیم گاهی

عندلیب شماره ۹۰ صفحه ۲۶

اشاره ای به زندگی سالهای نوجوانی و تحصیلات خود

بودم تا طفل صبی نیز شاب

یافتم از پرورش و خورد و خواب

چون عربی خواندم از صرف میر

یافتم انتم به ضربتم ضمیر

بود مرا شغل زراعت چو باب

هم به تجارت به حساب و کتاب (۳)

کرده است:

گه به خفاگفتم وگاهی جلی(۴)

كاهى ترجيع ومديح وغزل

سینا در مراجعت از یکی از این مسافرتها داستان ملاقات خود را با بهائیان تبریز نقل و نیز فاش می کند که خود او دعوت جدید را پذیرفته است و بی درنگ، شايد از بيم عكس العمل سخت دوستانش، دوباره به سفر می رود. نعیم و رفقایش با معیارهایی که برای ظهور قائم آل محمّد داشتند و معجزه وكتاب مي خواستند، مشغول به بحث و جدل مي شوند:

رفت چو او از در، تنها شدیم

گاه رجز گفتم وگاهی رمل

وصف نبی گفتم و مدح علی

در جدل و شورش و غوغا شديم

اگرظهور است علامات کو

معجز و آثار و کرامات کو

عاقبة الامر بر اين شد قرار

جهد نمائیم در این کار و بار(۵)

نعيم كنجكاو به مصداق "ان جائكم فاسق بنباء فتبيّنوا" از همان روز به جستجو پرداخت و نوشته هایی از آثار دین جدید را به دست آورد و پنهان از اهل و عیال مطالعه كرد. كم كم مشكلاتش حل شد و شبهه اش زائل گشت. دیری نکشید که جوشش عشق و ایمان به حضرت بهاء الله پرده از راز او برداشت. مردم ده با خبر شدند که اعضای انجمن شعر، نعیم و نیر و سینا و میرزا منظر و محمّد تقی و آقا سیّد محمّد همه بهائی شده اند. البته از همان روز زندگی در سده بر نعیم و دوستانش مبدّل به كوره شكنجه و عذاب كرديد. اذيّت و آزار آنها شروع شد. در کوچه ها مردم آنها را سبّ و لعن مي كردند. پدر مهربان نعيم او را به سفر كربلا فرستاد تا شايد شعله غضب عوام فروكش كند كه نكرد،

در این دهکده یکصد و بیست - سی سال پیش که شرایط زندگانی در آن با شرایط هزار سال گذشته احتمالًا تفاوتي چشم گير نداشته است يک نوجوان زارع صرف و نحو عربی را تا حدّی خوانده بود که امروز استادان عربی هم به آن نمی رسند، قرآن و حدیث و فقه و تاریخ را هم لابدٌ تا حدّی فرا گرفته بوده و البتّه در فنون شعر و ادب هم مهارتی به هم رسانده و قصیده و غزل میسروده است. اگر نعیم یگانه فردی میبود آراسته به این فضائل و کمالات می گفتیم از یک گل بهار نمی شود. ولی نعیم دوستان شعر دوست و شعر گوی دیگری هم داشته که با هم نوعی انجمن شعر و ادب داشته اند. نام پنج تن از این یاران سخنور نعیم در تاریخچه زندگیش آمده است. دو تن از آنها دو برادر معروف نيّر و سينا بوده اند كه نامشان و شرح رنجهايشان و شعرشان در دست است:

درفن اشعارچو بودم دقیق

گشتم با نیروسینا رفیق

این دو برادر که دو شاعر بدند

كه به وطن كاه مسافر بدند

من هم با هر دو شدم هم بيان

هم سخن و هم نظر و همزبان

و وقتی نعیم از کربلا برگشت حمله و دشنام شدّت یافت. نعیم مانند دیگر بابیان و بهائیان آن روزها، در نیمه های شب از کوچه های تنگ و تاریک نزد هم کیشان خود میرفت، کتابهای بهائی را می گرفت و مطالعه می کرد و از آنها برای خود نسخه می نوشت(۶) شرح عذابی که نعیم و آن چند نفر دیگر متحمّل شدند داستانی پر اشک چشم است و در این مختصر نمیگنجد. در شرحی که خود او بعدها به ادوارد براون نوشته بوده می خوانیم:

"در ایّامی که این فانی و چهار نفر دیگر به یک رسن بسته بودند زیاده از پنج شش هزار نفر تماشاچی اطراف ما حاضر بودند و سنگ می انداختند و فحش میدادند و لعن می نمودند و خاشاک از سر بام ها بر سر ما میریختند."

دبیر مؤیّد به نقل از قول او می نویسد: "در موقعی که فراشان او را چوب می زدند خواهرش چنان بی تاب و بی قرار شد که بی اختیار دست برده گوشواره را به قوّتی از گوش خود کشید که گوشش دریده شد و گوشواره را پیش فرّاشها انداخت که شاید تخفیفی در آزار و شکنجه برادرش قائل شوند. پدر پیرش دست زیر ریش خود برده در نهایت عجز و الحاح استرحام مینمود که از ضرب و ایذاء پسریگانه اش دست بردارند ... نعیم می فرمود: به قدری چوب و سنگ و مشت و کردید لگد بر بدن من زدند که تمام بدنم مجروح گردید چانکه وقتی می خواستند لباسهای آغشته به خونم را عوض کنند مجبور شدند که به وسیله چاقو آستین ها را چاک زده لباس را از تنم بیرون بیاورند".(۷)

شرح عذابی که نعیم کشید یکی داستان است پر اشک چشم. حاصل آنکه نعیم ناچار یار و دیار را گذاشت و

همراه با سنا و دو نفر دیگر بدون یک غاز خرج راه پیاده و گرسنه روانه طهران شد. مانند دیگر بهائیان فراری و بی پناه آن ایّام، در محلّه معروف به سر قبر آقا در حیاط باغ مدّتی گذراند، و از راه استنساخ کتاب و معلّمی کودکان روزی چند شاهی کسب نموده خرج خود و رفقایش می کرد. مدّتی بر این منوال گذشت تا تدریجاً فرج بعد از شدّت رسید و اندک گشایش در زندگی او فراهم آمد. سفارت انگلیس او را به شغل معلّمی زبان فارسی دعوت کرد و در نتیجه وضع معاشش سامان یافت. چندی بعد از نو متأهّل شد و دارای پسری و دختری برومند گردید. پسرش عبدالحسین خان نعیمی صاحب قلم و سخنور و سالها عضو محفل روحانی طهران بود و گمان می کنم به عضویّت محفل ملّى هم رسيد. دختر نعيم محبوبه خانم همسر دبير مؤيّد بانویی بسیار گرامی بود. چهره مهربان او در سالهایی که جلسات لجنه جوانان طهران مدّتی در خانه ایشان تشكيل ميشد از يادم نميرود.

نعیم مفتخر به دریافت لوحی از جمال قدم جلّ ذکره و چندین لوح از حضرت عبدالبهاء گشت که او را مأمور فرمودند درس تبلیغ بدهد و در نتیجه شصت نفر از جوانان از محضر پر کمال او بهره ور می شدند. همچنین برای بانوان و دختران هم کلاس دروس امری تشکیل داد و عدّه ای را تربیت فرمود. نعیم صاحب رسالات و تألیفاتی هم بوده است. ولی تا امروز به جز مجموعه اشعارش اثری از او به طبع نرسیده است. نعیم شصت سال عمر کرد و در ۱۹۲۵ درگذشت. مزارش در امامزاده معصوم بوده است یا هنوز هم هست. (۸)

این شرح حال البته بسیار ناقص است یکی نظر به محدود بودن فرصت بنده و از آن مهم تر به این علّت صفحه ۳۸ عندلیب شماره ۹۰

که هم نسلان نعیم یا جوانتران جامعه که او را دیده بوده و می شناخته اند شاید به مصداق: "تا هستم ای عزیز (رفیق) ندانی که کیستم" در صدد تحقیق بیشتر از خود او یا دختر و پسر و دامادش بر نیامده اند. از سالهایی که در طهران گذرانده و عضو محترم و موثّق جامعه بوده است چیزی نمی دانیم. شصت نفر جوان و گروه زنان و دخترانی را که نزد او تلمّذ کردند نمی شناسیم. هرگز کسی نگفته و ننوشته که صرف نظر از تدریس جوانان و بانوان بهائی و تدریس فارسی در سفارت انگلیس، اوقات این گوهر معرفت و کمال چگونه می گذشته است. نطق و گفتارش و خطش چگونه بوده، روزها را چگونه می گذرانده است؟ آیا در مدّت یکصد سال که از تاریخ فرار او از سده می گذشت احدی از بستگان او یا برگزیدگان جامعه سری به آن دهکده زد که خانه او را بیابد و از نسل دوم اهالی که حتماً اسم او را شنیده بوده و شاید خود او را به یاد می آورده اند پرس و جو بکند؟ در دوره شصت ساله امن و امان پهلوي البتّه آسان بوده که اقلاً به ده فروشان بروند، عکسی از زادگاه و خانه پدری او و کوچه محلّه های آنجا بگیرند، از پیران قریه تحقیقی بکنند و از سرنوشت سه فرزند او از زن اوّلش خبری بگیرند. حال تمام زنان و مردان آن نسل و دو سه نسل بعد از او نیز از جهان رفته اند. از آن ده و خانه ها و مسجدش شاید اثری نمانده باشد. تنها یادگاری که از او به ما رسیده اشعار اوست که در مجموعه ای مرسوم به گلزار نعیم تدوین شده و چندین بار در ایران و هندوستان به طبع رسیده است.

\*\*\*

گلزار نعیم شامل چهار اثر است: رساله استدلالیه در دو قسمت، مسمط بیست و نه حروف، مخمّس بهاریه یا

صیفیّه، و قصیده نونیّه. علاوه بر این نعیم اشعار دیگری هم داشته است که دبیر مؤیّد چند فقره آن را در تاریخچه زندگانی نعیم نقل کرده، ولی اشاره ای به منبع خود و حجم آن اشعار نکرده است.

معروف ترین اثر نعیم و بهترین آئینه فضل و دانش او رساله استدلالیه است در دو قسمت:

قسمت اوّل در بیان دلایل نقلیه شامل یکصد و پنجاه بند، و قسمت دوم در بیان دلائل عقلیه، در یکصد و بیست بند. جمعاً ۲۷۰ بند و هر بندی دارای ۹ بیت. هدف نعیم در این کتاب اثبات حقّانیت آئین بهائی است با نقل آیات و شواهدی از تورات و انجیل و قرآن و احادیث اسلامی در قسمت اوّل، و استفاده از دلایل عقل و منطق در قسمت دوم. تمام این ۲۷۰ بند، علاوه بر پیوستگی فکری، بر وزن خفیف مخبون مقطوع (فاعلاتن مفاعلن فعلن) سروده شده، و بندهای کتاب همچون حلقه های یک زنجیر به رشته وزنی واحد کشیده شده است. هر بند در اثبات حقیقتی جدا یا پاسخ به ایراد و اعتراضی دیگر سروده شده است. در قسمت اول بنا بر اقتضای موضوع، واژه های تازی کم نیست و شاعر گاهی تمام یک آیه قرآن یا چند کلمه آن را در همان بندهای کوتاه گنجانده است. هر بندی در شرح و تفسیر یکی از موضوعهای معروف مانند معجزه، روز قیامت و حشر و نشر ، پل صراط ، بهشت و دوزخ ، خاتمیّت پیامبر اسلام و دیگر علامات و مباحث صرفاً دینی سروده شده و نعیم به پیروی از شارع آئین بهائی و كتاب ايقان جميع اين امور و اشاره ها و وعده ها را نمادهای روحانی و راز و رمز عوالمی برتر از پدیده ای مادی خوانده، و پرده ابهام و موهوم بودن را از این وعد و وعیدهای غیبی برداشته است و با زبر دستی خارق العاده محتوای مبهم و ثقیل و مرموز آنها را که تا

صفحه ۲۹ عندلیب شماره ۹۰

> كنون منشأ انواع خرافات و تصوّرات باطل بوده است، بلى او خاتم لما سبق است با روانی و سادگی شگفت انگیز سبک خویش آسان فهم و شیرین و لذّت بخش کرده است. چند نمونه چون تو گفتند اهـل هر آئین کوتاه زیر علاوه بر تسلّط نعیم بر قرآن و قدرتش در استدلال و اثبات تفكّر بهائي، سبك سهل و ممتنع او گفته حق يأتينّكـم رسـل را نیز نشان میدهد.

> > بند زیر درباره معجره است:

در بیان طلوع شمس حجاز

من چه گویم که قصّه ای است دراز

علمای یهود و قوم قریش

هریکی خواستند از او اعجاز

که برون آر چشمه ای ز زمین

باغى از نخل و از عنب پرداز

یا فــرود آر آسمـــان بر ما

یا تو خود را بر آسمان افراز

يا بياور خدا و فوج ملک

یا که بیت از طلای ناب بساز

كفت من چون شما يكي بشرم

بشر امّا به وحی حقّ ممتــاز

پی اعجاز کافی است کتــاب

من پیام آورم نه شعبده باز(۹)

كه ملهم از آيات قرآن است: "و قالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الارض ينبوعاً اوتكون لك جنّة من نخيل و عنب او تسقط السماء كما زعمت علينا كسفاً او تأتي بالله و الملائكة قبيلًا او يكون لك بيت من زخرف در قسمت دوم كه شامل دلايل عقل و منطق است مثلكم يوحي الّي.

نمونه دیگر چند بیت زیر در موضوع خاتمیّت است: ای که گفتے نبوت مطلق

ختم آمد به احمد مرسل

همچنین فاتے لما استقبل نست بعد از کتاب ما مُنـزل

یس چرا منکری ز مستقبل(۱۰)

فرسول لكم لكلّ زمان

و كتاب لكم لكلّ اجل(١١)

این سخن را نگفته حق به خطا

که جعلناکم امــة وسـطا (۱۲)

در بند زیر فرق عاشق و زاهد را چقدر زیبا و درست شرح داده است:

عاشقان را به زاهدان مشمار

كاين غم خويش دارد آن غم يار

او به خون چهره شوید این از آب

سر دهد او و این برد دستار

او ره جان سيرد اين ره نان

او در دین زد این در دینار

می سرایند هر دو نکته عشــق

این به بالای منبر او سردار

زاهـد از بهـر زر کند زاری

عاشق از مال و جان بود بیزار

از پی سیــم این به نغمهٔ زیـر

وازغم يار آن به ناله زار(١٣)

او ترقى في السماء (سوره اسرى ٩٢-٩٠) قل انا بشر جمله ها آسان ترو فرازهاي عربي كمتر است. لحن نعيم در بسیاری از بندهای این قسمت بی اندازه مؤثّر و گیرا افتاده است و چون معلومات قرآن و حدیث و زبان عربی جای خود را به دلیل عقل و منطق داده مباحث و اندیشه های نعیم جلوه و جمال دیگر یافته و روی سخن

ز آسیا یا که از اروپائیہ كرسفيديم وسرخ و زرد وسياه چار طبع وجود یکتائیہ این همه اسم های رنگارنگ خوش بشوئيديك مسمّائيم جنگ ادیان خراب کرد جهان ما كنون صلح جـــوى دنيائيــم این جهان مبتلا به رنج و عناست چاره اش منحصر به دین بهاست دقّت فرمایید که در بند زیر چقدر آسان واژه های غربی را در شعر خود گنجانده، آنهم در حدود نود تا صد سال يىش: این همه تیپ و توپ و طیّاره این همه تیغ و تیــرو خمپاره اين همه بمب واين همه بالون این همه حصن و این همه باره این همه موج فوج خنجرکش این همه جـوش جیش جرّاره تا نمائیم ما همه خود را خوار و زار و اسیــر و آواره نیم ما خون نیم ما ریزد به مراد سه چار خونخواره پس ببایست چاره ای ناچار جست از بهر خالق بیچاره (۱۸) در لزوم دین می گوید (و چقدر زیبا و درست): دین ضرور است خاصه بر سلطان تا نسازد زمانه را ویران دین ضرور است خاصه بر وزرا تا که ننهند بار بر دهقان

او به جمیع نوع انسان و پیروان همه ادیان است. گر ز امریک و گر ز افریقیم کزیده هایی از چند بند مختلف را می خوانیم مژده یاران که یار یار شماست چار طبع وج و قت کار است و کار کار شماست این همه اسم های رنگارنگ انکه سرها به پایش افشاندیم اوکنون تاج افتخار شماست خوش بشوئیمه بشتابید و جان نشار کنید جهان که سروجان ما نثار شماست که سروجان ما نثار شماست ماکنون صلح ج من نکردیم خدمتی به سزا ما نثار شماست جاره اش منحص دیده ما در انتظار شماست چاره اش منحص مثرده ای بلبلان بهار آمد (۱۴) مدر بند زیر چقدر بهتر از صد بهار یار آمد (۱۴)

ایها النّاس ما همه بشریه بنده یک خددای دادگریم بنده یک خدای دادگریم خواهران و برادران همیم چون زیک مادر و زیک پدریم هیچ درّنده جنس خود ندرد ما چرا نوع خویشتن بدریم همه دانیم برگ یک داریم گر فریب ستمگران نخوریم می زند صاحب جهان فریاد بستگان رسته بندگان آزاد(۱۵)

گر مسلمان و گبروبودائیم گر یهود و هنود و ترسائیم گرز روس و پروس و روم و حبش ز انگلیسیم یا فرانسائیم مرد یک خاک و طفل یک وطنیم خلق یک شهر و اهل یک جائیم

پرنیان خوانی و حریر و پرند(۲۰)

ذکر استدلالیه را باید به همین اندازه بسنده کنم و از شاهکار دیگر نعیم یعنی مخمّس بهاریه (یا صیفیه) که وی آنرا زیر نفوذ حکیم قاآنی شیرازی سروده است یادی بیاورم ولو به اشاره و اختصار.

میرزا حبیب متخلّص به قاآنی در زمان فتحعلی شاه در شیراز متولّد شده، در حدود سال ۱۲۲۲ ه.ق/۱۸۰۷ م. و در ۱۸۰۷/ ۱۸۵۳ در گذشته است. اکثر قصاید بلند او که در مدح شاهان قاجار سروده و دیگر اشعارش از جمله مسمّط بهاریه در نهایت تسلّط بر زبان شعر و روان و خوش آهنگ و زیبا ساخته شده است. از جمله مسمّط معروفی است که با بند زیر آغاز می شود:

باز برآمـد به کوه رایت ابر بهــار سیل فرو ریخت سنگ از زبر کوهسار

باز به جوش آمدند مرغان از هر کنار

فاخته و بو المليح صلصل وكبك و هزار

طوطي و طاووس و بط

سیره و سرخاب و سار (۲۱) بهاریه حضرت نعیم در همین وزن و همین قافیه بند اوّل قاآنی شروع می شود ولی البتّه معنی شعر نعیم که در آغاز همین وصف بهار و سپس تابستان است تغییر یافته و شاعر پس از چهارده بند، گریز به عشق و جنون روحانی یا معنوی خویش زده و ذکرش یکسره مبدّل به حمد و ثنای حضرت عبدالبهاء و بیان عشق جنون آمیز شاعر به آن مظهر لطف و عطوفت و آینه غیب نمای ذات بی مثالش گشته است. (۲۲)

در شرح معانی و زیبایی این مسمّط می توان (و باید) مقاله ای مستقل نوشت. در اینجا دو بند را که نعیم برای گریز به ذکر حضرت مولی الوری ساخته است و

دین ضرور است خاصه بر علما

تا نگردند فتنه دوران

دین ضرور است خاصه بر فقها

تا عرالت کنند در دیوان

دین ضرور است خاصه بر فقرا

تا نباشند باعث هیجان

دین ضرور است خاصه بر اعضا

خاصه برقلب و چشم و دست و زبان(۱۸)

در بند زیر توضیح می دهد که اصل همه ادیان یکی است و خداوند یکتا همه را برای یک هدف واحد نازل فرموده است:

گفتهٔ انبیاء یکے است یکی

بلکه از اولیا یکی است یکی

آدم و نوح وموســـی و عیسی

تا به عبدالبهاء يكي است يكي

خادم و خدمت ار بود بسیــــار

لیک مخدوم ما یکی است یکی

دو مگو روح قدس و روح امین

نور و ضوء و سنا یکی است یکی

دو مبین در محمّد و عیسی

ای برادر خدا یکی است یکی

ظاهــــر و باطن، اوّل و آخر

مبدأ ومنتهى يكيي است يكي

گفت پولس مسیح نتوانی

خواند ربّ جزبه روح ربّانی (۱۹)

ابیات این بند یادآور ترجیح بند زیبای هاتف اصفهانی است که ضمن آن می گوید:

پرتو از روی تابناک افکند سه نگردد بریشم ار او را

شاهد قدرت خیال و کیفیّت انتقال او از ظاهر به باطن رحمت ربّ الرّبوب رحمت عبدالبهاست است، نقل می کنم:

روی دلارای به از چـه سبب زرد شد

چهرمصفّای او ازچه پر ازگــرد شد گمان برم همچو من جفت غم و درد شد

چنین شود هرکه او ز دلبـــرش فرد شد چنان که من گشتـه ام ز هجر زار و فکار به جان رسیدم ز درد ساقیکا خیز خیرز

از آن می درد سوز به ساغرم ریز ریز زمی به چشم خرد خاک سیه بیز بیز

نامه كنم لخت لخت خامه كنم ريز ريز جامه کنم چاک چاک چامه کنم پار پار(۲۳) بند بیست و یکم دلیل دیگری بر آشنائی عمیق نعیم با

شاعران نامدارگذشته، از جمله مولانا رومی است:

باز در آمد زدر جلوه کنان دوست دوست

ديده غلط مي كند؟ نيست غلط اوست اوست چه جای پیراهن است به تن بدر پوست پوست

ساقی مجلس بگو بار دگر دوست دوست مطرب محفل بخوان بار دگر یار یار(۲۴)

غزل مورد نظر نعیم در دیوان شمس تبریزی با بیت زیر آغاز مي شود:

باز در آمد به بزم مجلسیان دوست دوست

كرچه غلط ميدهد نيست غلط اوست اوست (٢٥) آشنایان با شعر نعیم می دانند که وی هر چه در شعر خود پیش تر رفته زنجیرهای عقل و استدلال را بیشتر گسیخته و مدح آتشین حضرت عبدالبهاء را با حدّت هر چه تمام تر به جایی رسانده که در حد تحمّل "پای چوبين استدلاليان" نيست (۲۶)

طلعت شمس الشموس طلعت عبدالبهاست قدرت ربّ النفوس قدرت عبدالبهاست صُور في الاطراف اذاً قَد نُفِخ

حضرت غيب الغيوب حضرت عبدالبهاست

ذات اله الالوه ذات همين شهريار(٢٧)

و سرانجام با عباراتی که فرو نشستن تب عشق و بازگشت به عرف عقل و منطق را نشان میدهد، ابیات بى پرواى قبل را مصداق "بين الاحباب تسقط الآداب" خوانده و قصیده را تمام کرده است:

نعیم وصف حبیب برای احباب گفت

چو بين احباب بود تسقط الآداب گفت ولى به توصيف حق هرچه زهرباب گفت

به عجز ما للتراب و ربّ الارباب گفت بنده کجا یی برد به ذات پروردگار

پیش از عطف این گفتار به قصیده نونیه که در ترتیب متن چاپی گلزار نعیم حتّی پیش از مسمّط بهاریه یا صيفيه آمده است، بايد منظومه بيست و نه حروف را نيز مختصراً معرّفی کنم و آن عبارت از ۲۹ بند مسدّس است که در هر کدام دو بیت اوّل به فارسی و بیت سوّم به عربی است و بیست و هشت بند آن به ترتیب با حروف الفبا تمام ميشود، البتّه بدون رعايت حروف پ،چ، ژ، گ که در زبان عربی نیست. در بند بیست و نهم چهار مصراع اوّل به الف و همزه ختم میشود (ایّام ها، یک بهاء، انتها، اهل بهاء) و بیت نهائی با "قریب" یایان می یابد. برای نمونه دو بند زیر را نقل

> آن گل تنزیـه برآمد ز شاخ و آن شه تقدیس در آمد به کاخ جان زقیامش شده در اصطراخ تنگی صحرای جهان شد فراخ

# روح في الاجساد اذاً قَد رُسِخ

بلیل فردوس بود نغمیه ساز لحن بديعش شده كشّاف راز لحن وي ازوي بشناسيد باز نی بنواهای عراق و حجاز اقسم بالله و ربّ العـــزيز

لاح من المغرب شمس الحجيز(٢٨)

حال میرسیم به بخش سوم این گفتار درباره قصیده نونیّه که بنده آنرا بر خلاف بسیاری از دوستان، اصیل ترین، عمیق ترین، و شاعرانه ترین اثر نعیم میدانم. قصیده نونیه سخن دل نعیم و جمع بندی عوالم اندیشه و احساس اوست. برای ادای فرضیه تبلیغ که البته فرضیه ای مبارک است سروده نشده بلکه دریچه ای است که شاعر به عالم احساسات و تأثّرات و غم های فلسفی خود گشوده است. در قصیده نونیه تا هرکسی کو دور ماند از اصل خویش پیش از تجدید مطلع که موضوع و لحن سخن هر دو عوض شده، نعيم شاعر از نعيم مبلّغ و معلّم و مرد فعّال زندگی دین و دنیا فاصله گرفته و با لحن کسی که سرد و گرم روزگار را چشیده و از کشش ها و کوشش های بي سود و ثمر عمر به جان آمده باشد، ناله را سر داده و قصیده درد انگیز و پر سوز خود را با ابیات زیر آغاز کرده است:

مرا بود دل و چشمیی زگردش گردون

یکی چو دجله آب و یکی چو لجه خون چرا نگویم سخت و چرا ننالـــم زار

که از مضیق جهان ره نمی برم بیرون درون دایره مقصود خود نمی یابم

مرا نه یای برون باشد و نه جای درون(۲۹)

درون دایره زندگی مقصود خود را نیافتن، سخن مبارز راه حق و حقیقت و بنده آستان حضرت مقصود نست، تعبیر حالات اندوه و دردهای درونی سالهائی است که نعیم در تقلّای گریز از سختی های زندگی بوده و هنوز دوره آرامش و خدمت و همدمی یاران حق شناس و زندگی در طهران را درک نکرده بوده است. به هر حال تعبير سر آغاز قصيده به اين معنى نبست که وی هرگز بر سر ایمان خویش لرزیده و دچار شک و تردید شده باشد. به عبارتی دیگر این همان ناله نی سر خیل عارفان عالم مولانا رومی و نفیر اوست که فرمود:

از نیستان تا مرا ببریده اند

از نفیــرم مرد و زن نالیده اند سينه خواهم شرحه شرحه از فراق تا بگویم شرح درد و اشتیاق

باز جوید روزگار وصل خویش من به هر جمعيتي نالان شدم

جفت بد حالان و خوشحالان شدم(۳۰) در قصیده نونیه با شاعری روبرو می شویم که می کوشد در ورای تکاپوی روزهای گذرنده زندگی و غوغای محیط خاک نگاهی به خود و ثمره عمر بیاندازد، هر چند که پایان این قصیده و حاصل جمع آن باز بیان حالت تسلیم است و اعتراف به عشقی جانسوز که او را به مولایش پیوسته است. مجموع این قصیده گذری است بر عوالمی و بیان اسراری که خواندن و درک آن آسان و باب طبع همه کس نیست. علاوه بر این، قصیده نونیه شاهد گویای دیگری است از پایداری یک فرهنگ ادبی با بیش از هزار سال ریشه عمیق در میان

مردم ایران، حتّی در قصبه دور افتاده سده در یکصد و بیست – سی سال پیش.

\*\*\*

نعیم این قصیده را در ۱۳۲ یا ۱۳۳ بیت، شاید ناتمام، در ۱۸۸۵ سروده بوده ولی در ۱۹۰۲ یک نسخه کامل آن را برای ادوارد براون فرستاده است و براون آن را در جلد چهارم تاریخ ادبی ایران عیناً به خطّ فارسی نقل و سپس تمام آن را به انگلیسی ترجمه و گاهی حواشی و توضیحاتی ضمیمه آن کرده است (۳۱). اختصاص ۲۳ صفحه آن کتاب به قصیده یکی از پیروان آئین جدید، شاید به دلیل تأثیر ژرف آن در ذهن خاور شناس انگلیسی بوده که با چاپ اصل و ترجمه آن خواسته است نشان بدهد که به رغم تله ای که دشمنان بهائی نهاده و او را ناخودآگاه در آن انداخته بوده اند، وی هنوز پای بند سنّت بی طرفی علمی مانده و قصیده ای را که سرشار از عواطف معنوی و اثر قریحه یک بهائی است درک کرده و ارج نهاده است. فراموش نکنیم که براون در فاصله میان چاپ نقطة الکاف و تاریخ ادبی ایران، به حضور حضرت عبدالبهاء مشرّف شده بود، و در ۱۹۲۴ که این قصیده را چاپ کرده دیگر آن جوان ماجراجو و شاید ساده دل حدود ۳۵ سال پیشتر نبوده است.

\*\*\*

امّا منشأ الهام شاعرانه قصیده نونیه که به سبک سنگین سامانی سروده شده، نه عنصری مدّاح، نه فرخی شاد و شادخوار و نه منوچهری ستایشگر طبیعت و بهار، بلکه مسعود سعد سلمان بوده است، یعنی شاعری که در ۱۰۴۶ میلادی ۹۶۰ سال پیش \_ در همدان تولّد یافته و در ۱۱۲۱، یعنی ۸۸۴ سال قبل در لاهور هندوستان وفات کرده است. مسعود سعد بیش از هیجده سال از

زندگی خود را بی گناه و دور از زن و فرزند تک و تنها در زندانهای تنگ و تاریک به سر برده و دیوان او ناچار پر است از بندها و بیت های غم انگیز. پیداست که نعیم با شعر مسعود سعد آشنایی دقیق داشته است و این نیز شاهد حیرت انگیز دیگری است که چگونه یک روستا زاده دهات اصفهان در حدود یکصد و ده پانزده سال پیش دیوان شاعری را که حتّی شهرت فردوسی و سعدی و حافظ و رومی را نداشته می شناخته و با حالات او تا حدّ تقلید و همدردی آشنا بوده است، و من مطمئن هستم که نعیم نسخه خطی دیوان مسعود سعد را دیده بود چون این کتاب در آن تاریخ هنوز چاپ نشده بوده است.

باری، نونیه نعیم با این دو بیت آغاز می شود: مرا بود دل و چشمی زگردش گردون

یکی چو دجلهٔ آب ویکی چو لُجهٔ خون چرا نگریم سخت و چرا ننالم زار

که از مضیق جهان ره نمی برم بیرون بیت دوم نعیم با اندکی تغییر بیت اوّل یک قصیده مسعود سعد سلمان است که این گونه آغاز می شود: چرا نگرید چشم و چرا ننالد تن

مسعود سعد همین مصراع اول را در قصیده دیگری نیز آورده است:

چرا نگرید چشـــم و چرا ننالد تن چگونه کم نشود صبر و غم نیفزاید(۳۲) \*\*\*

قصیده نونیه در زیبائی الفاظ و خیالات لطیف و شور انگیز به پای بهاریه نمی رسد. ۱۳۳ بار تکرار قافیه یکنواخت "ون" در وزنمجتث مخبون مقصور (مفاعلن فعلاتن مفاعلن فعلن) و بر شمردن اسامی علومی که نه امروز و نه حتّی دیروز پشیزی ارزش ندارد و نداشته است

عندلیب شماره ۹۰ صفحه ٥٤

> و فقط قصیده را دشوار فهم و ملال انگیز ساخته، مضاف برسایه غم و حسرتی که دست کم نیمه اول قصیده را سنگین ساخته است، طاقت خواننده طرب جوی و کم حوصله امروزی را به سر می آورد و رغبتی به خواندن آن نمی کند و اگر کرد بی رنج تفحّص و تحقیق به گنج معانی آن نمی رسد. امّا هستند خوانندگانی که این قصیده را سرشار از آن جوهر احساسی می شناسند که زائیده شعر است، که چنگ به رگ و ریشه جان و روان انسان می اندازد و زلال شعر بي نقاب حقيقي از آن سرچشمه مي كيرد.

> > نعيم بي آنكه همزبان با حافظ بنالند و بگويد

سینه مالامال درد است ای دریغا مر همی

دل به جان آمد زتنهائی خدا را همدمی از تنگنای روزگار نالیده و گریسته است: چرا ننالم سخت وچرا نگریم زار

که از مضیق جهان ره نمی برم بیرون مضیق جهان برای نعیم در لحظه هایی از زندگی پر ملال شاید بی شباهت به لحظه های بی کسی درونی و آمیخته با غم های فلسفی خیّام نبوده است: درون دائره مقصود خود نمیی یابم

مــرا نه پای برون باشد و نه جای درون

مرا چه فایده از جاه اکر شهوم قارون مراچه عایده از مال اکر شوم قارون

چو می نهم چه ثمر می دهد ضیاع و عقار

چو بگذرم چه اثر می کند بنات و بنون چو ملک و مال نماند چه محتشم چه فقير

چو روزگار نیاید چه شاد و چه محزون پیداست که این دردمندی درونی منشأ الهام و انگیزه نعیم در شروع قصیده نونیه بوده و به شاعر مجال داده است که شکایت آغاز کند و لحظه ای قلم را بر صفحه

کاغذ بگریاند تا اندک اندک نفسش که گرم شد به معلومات بی اثر و ثمر زمانه که با حرف آغاز میشده و با حرف پایان می یافته بی محابا و خشمگین بتازد و خشک و تر را با هم به آتش بکشد:

ز صرف و نحو و حروف و قرائت و تجوید

ز وقف كوفيرون و ز وصل بصريّون رجال و فقه و اصول و جدال و استنباط

حدیث و حجّت و تفسیر و سنّت و قـانون طلسم و دعوت و تعبير و كيميا و حيــــل نجوم وطالع واعداء ورمل وجفرو فسون

نعیم در بیست بیت تمام به همین ترتیب بر شمردن دانشها یا حیله ها و دیگر اشتغالات فکری دنیای قدیم را ادامه میدهد و سپس به رذالت جاری تاخته از جمله مي گويد:

علومشان پی دفع حیا و صــدق و صفــا فنونشان پی فسق و فساد و مکر و مجون

همه اباحه عرض است و اشتراک حظوظ

همه اشاعه فسق است و امتلاء بطون خبالشان همه کوتاه و چشمشان همه تنگ

فنونشان همه وهم وشئونشان همه دون و پس از بیست \_ سی بیت دیگر با معانی گوناگون به اثبات وجود خالق پروردگار می پردازد ولی البتّه نه با دقّتی علمی و فلسفی که فقط به زبان نثر میسّر و تحمّل آن از عهده شعر بیرون است. از آن جمله ابیات زیر است که طی آن پس از نقض اندیشه های طبیعیون، یک بیت از حافظ وام گرفته و آن را با کمال تردستی در بافت قصیده خود گنجانده است:

چنانکه بینی فیض حیات از این عالم به طفل از مدد مام می رسد به بطون

عندلیب شماره ۹۰ صفحه ۲ ٤

دود خیاله گاهی به دشت چون ماشین پرد هوايم گاهي به چرخ چـون بالون گهی به خویش بگریم که الکمال و بال كهى به خويش بخندم كه الجنون فنون دلم گرفت زویرانسرای فضل و هنر خوشا ممالک عشق و خوشا دیار جنون ز پای بختی بختم عقال عقل گسیخت كجاست ليلي من اي خدا شدم مجنون بجےز ارادہ رحمانی از در قدرت که می تواند از این ورطه ام برد بیرون که شد اراده حق با اراده اش مقرون با این یکی دو بیت اخیر نعیم گریز به مدح و ثنای حضرت عبدالبهاء زده و پس از چند بیت غرّا اشاره به ناقضان عهد الهي نموده و به تاريخ اديان و بروز مظاهر نفی و شیطان در زمان هریک از پیمبران الهی اشاره کرده و سرانجام هماهنگ با سنّت دیرین قصیده را با ابیات زیر به پایان می برد: قسم به روی تو ای مقتدای کل امم قسم به موی توای رهنمای کل قرون قسم به اصل تو یعنی به حضرت مطلق قسم به حقّ تو يعنى حقيقت بي چون قسم به وجه تو یعنی بوجهه المشرق قسم به سرّ تو یعنی به سرّه المخزون به خاکیای تو یعنی به کیمیای مراد به گرد راه تو یعنی به توتیای عیون به موطى قدم تو به موطـــن والتين به سجده گاه خلایق به زیت و الزیتون(۳۴) که بی ثنای تو مطمئن نگردد دل سر فراغ به بالین نمی نهد مدیـون

ز ماورای طبیعت اگر مدد نرسد بدين جهان، بخدا اين جهان شود وارون ز ماورای طبیعت در این مضیق جهان عـوالمي است خدا را زحد وعد افزون کجا به کوی حقیقت گذر توانی کرد تو کز سرای طبیعت نمی روی بیرون(۳۳) دنبال كردن رشته شعر و فكر نعيم در اين فرصت البتّه ابداً میسر نیست، منتهی چون سخن از شعر می رود، باید افزود که پس از غلبه احساسات نفی و اثبات و شرح دلایل و براهین و پرخاش به مادیون طبیعت گرا، نعیم مانند دونده ای که خسته شده و به نفس زدن بلی اراده حـق من اراده الله اسـت افتاده باشد، لحن آرام و عاشقانه خود را از سرمي گيرد و این ابیات بسیار پر معنی را پیش از تجدید مطلع مي سرايد: تو خود که نظم به یک خانواده نتوانی مكن معارضه با ناظم جميع قرون تو با پدر بستیزی به یک پشیز ضرر دهند در ره او جان و مال از او ممنون هزار حیف که دارم در این قوافیی تنگ هزار نکته که نتوان نمودنش مروزون سخن ز دست شد و درد دل تمام نشد روم دوباره کنون بر سر همان مضمون مرا دلی است در این روزگار بوقلمون فریب خورده بازیچه های گوناگون زمانه جلوه کند رنگ رنگ چون طاووس سيهر عشوه دهد كونه كون چو بوقلمون بس است تابشت ای مهر شد دلم بریان بس است گردشت ای چرخ شد تنم مطحون مرا سری است چه سازد به این همه سودا مرا دلی است چه سازد به این همه افسون

ولی نعیم کجا مدح تو تواند کـرد نیازموده نهاده است پای در جیحون مطیع امر تو از کید نفس بـاد آزاد

اسیربند تو از شید دهر باد مصون جمیع آنچه در وصف مقام و کمال حضرت نعیم گفته شد و کمابیش دیگران نوشته اند، البتّه ناقص است برای درک مقام بلند این مرد بزرگ باید الواحی را که حضرت مولی الوری خطاب به او در حق او نازل فرموده اند بخوانیم. یکی از الواح مبارک را که ارزش آن از هزار کتاب که دیگران بنویسند بیشتر است، تلاوت می کنم. دقّت فرمائید که قلم میثاق شهادت میدهد که نعیم به رتبه بلوغ رسیده است:

هوالله

ای هزار هزار آواز در این ریاض چه آهنگی آغاز نمودی که طیور حدائق قدس را به وجد و طرب آوردی و چه نغمه ساز کردی که آواز تحسین از هاتف غیبی بلند است. خوشا به حال تو خوشا به ثدی عزیز که رضیع او گشتی و شیر محبّت الله از او نوشیدی و خوشا آغوشی که در آن پرورش یافتی و به تربیت روحانی نشو و نما نمودی و در ظلّ کلمه الهیّه به بلوغ رسیدی و بر سریر رشد استقرار یافتی. این نیست مگر از فیوضات الهیّه که از جمیع جهات احاطه نموده است والبهاء علیک ع ع(۳۵)

جانم افسرده گشت از بدنم

تنگ آمد تنم زپیرهنـم

پیرهن می درم چرا ندرم

دل زجان می کنم چرا نکنم

بي تو جان و تنم چه کار آيد

ای فدای تو باد جان و تنم

بس که معقول گفتم و منقول

ذوق عشق تو رفت از سخنم
از چه پرم پیاده شاخ به شاخ

من ترا طوطی شکر شکنم
از چه گویم زلیلی و مجنون

من گرفتار یار خویشتنم

بعد از این ما و ذکر حضرت دوست

گرچه هر ذکر ذکر حضرت اوست(۱۴۶)

#### يادداشتها:

۱- دبیر مؤید و عبدالحسین نعیمی: "احسن التقویم یا گلزار نعیم"، چاپ هندوستان ۱۳۳۷/ ۱۹۵۸، ص ۱۰- ۵۴.

\_ نعمت الله ذكائى بيضائى: "تذكره شعراى قرن اوّل بهائى". جلد سوم، مؤسّسه مطبوعات امرى، طهران ۱۳۴۸، ص ۵۵۶-۴۷۹.

\_ عزیز الله سلیمانی: "مصابیح هدایت"، لجنه نشر آثار امری و جلد سوم، طهران ۱۰۹ تاریخ بدیع(۱۹۵۳)، ص ۱۲۴-۱۸۲.

علاوه بر این سه مرجع عمده، مقالاتی نیز به فارسی و انگلیسی و چند زبان دیگر راجع به نعیم نوشته شده است، از آن جمله مقاله دکتر ایرج خادمی: "نعیم سدهی، شاعر و طرّاح و نو اندیش". مجلّه ره آورد، شماره ۴۷، خرداد ۱۳۷۷، ص ۳۱۲-۳۱۶.

٢- گلزار نعيم، "ترجمه حال حضرت نعيم"، ص ٢١.٣- گلزار نعيم، "ترجمه ..."، ص ٢٣

۴- همان اثر، ص ۲۴.

۵- همان اثر، ص ۲۹.

۶- همان اثر، ص ۳۳ به بعد

۷- همان اثر، ص ۴۱-۴۰.

عندلیب شماره ۹۰ صفحه ۱۸

۸- همان اثر، ص ۴۸-۴۷.

٩- جلد اوّل استدلاليه، بند١٤٠.

١٠- قرآن كريم، سوره اعراف، آيه ٣٥: يا بني آدم امّا یأتینّکم رُسُل منکم یقصّون علیکم آیاتی ... در ترجمه قرآن مجید به شعر فارسی، این آیه چنین ترجمه شده است:

الا آدمي چون زسوي خدا

رسولانی آیند سوی شما

نمایند آیات من را بیان

برانند دائم به روی زبان

(قرآن مجید. ترجمه منظوم: امید مجد، چاپ چهارم، اردیبهشت ۱۳۷۸)

١١- سوره اعراف آيه ٣٤: و لكلّ أمّة اجل فاذا جاء ٢٥- پاي استدلاليان چوبين بود اجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون

همه قومها راست معلوم اجل

که چون وقت آن آید و آن محل

نگردد دگر لحظه ای پیش و پس

که یارا ندارد بر آن هیچکس

(ترجمه منظوم)

١٢- "و كذلك جعلناكم أمّة وسطا"(سوره بقره آيه، (144

۱۳-گلزار نعیم، بند ۵۲.

۱۴-گلزار نعیم، بند ۱۸۷.

١٥-گلزار نعيم، بند ١٩٢.

۱۶-گلزار نعيم، بند ۱۹۲.

١٧-گلزار نعيم، بند ١٩٣.

۱۸-گلزار نعیم، بند ۲۱۸.

١٩- گلزار نعيم، بند ٢٧٤.

۲۰ ترجیع بند هاتف اصفهانی با مقدّمه ای از استاد جمال زاده، به خط زیبای امان الله موقن عزیزمان از

طرف "انجمن دوستداران ادبیات ایران" در ۱۳۶۵ منتشر شده است. این ترجیع بند بسیار معروف البتّه در آثار دیگر از جمله در "کنج سخن" تألیف استاد ذبیح الله صفا نيز چاپ شده است.

۲۱- دیوان حکیم قاآنی شیرازی، تصحیح ناصر هیری، طهران ۱۳۶۳، ص ۶۷۷.

۲۲- گلزار نعیم، ص ۱۹۳-۱۷۳.

۲۳-گلزار نعيم، ص ۱۶۷-۱۶۶.

۲۴-گلزار نعیم، ص ۱۶۸.

۲۵- کلّیات شمس تبریزی، با مقدّمه بدیع الزمان فروزانفر، مؤسّسه انتشارات امير كبير، طهران ١٣٤٧، غزل شماره ۴۶۶، ص ۲۱۳.

یای چوبین سخت بی تمکین بود

(مثنوی مولانا رومی، چاپ نیکلسون، دفتر دوم، ص ۱۳۰، بست ۱۲۸)

۲۷- گلزار نعیم، ص ۱۷۳.

۲۸- گلزار نعیم، ص ۱۷۴- ۱۸۴. جناب نعیم این منظومه را در ۱۳۰۲ قمری برابر با ۱۸۸۵-۱۸۸۴ میلادی سروده است.

٢٩- گلزار نعيم، ص ١٥١. مجموع قصيده، ص ١٥١-

۳۰- برای شرح عالمانه و دقیق این ابیات، رک. بدیع الزمان فروزانفر: شرح مثنوي شریف، جزو نخستین از دفتر اوّل، مشتمل برشرح ابيات ...، ص ١٢-٩.

(انتشارات دانشگاه طهران ۱۱۴۶/۱، طهران ۱۳۴۶)

E.G. Browne: literary History of Persia, vol &,

P. 191-77.

۳۱- رشید یاسمی که جلد چهارم براون را به فارسی ترجمه کرد فقط ۶۳ بیت از مجموع ۱۳۲ بیت قصیده ابله ی دید اشتری به چرا
گفت نقشت همه کج است چرا
گفت اشتر که اندراین پیکار
عیب نقاش می کنی هشدار
در کجی ام مکن به عیب نگاه
تو زمن راه راست رفتن خواه

\*\*\*

عاشقی را یکی فسرده بدید که همی مرد و خوش همی خندید گفت کآخر به وقت جان دادن چیست این خنده و خوش استادن گفت خوبان چو پرده برگیرند عاشقان پیششان چنین میرند

\*\*\*

نور خود زآفتاب نبریدست عیب درآینه است و در دیدست هر که اندر حجاب جاوید است مثل او چو بوم و خورشید است گر ز خورشید بوم بی نیروست از پی ضعف خود نه از پی اوست نور خورشید در جهان فاشست آفت از ضعف چشم خفاشست را نقل کرده است و قسمت دوم قصیده را که نعیم به مدح و ثنای حضرت عبدالبهاء پرداخته، نخواسته یا شاید نتوانسته است در ترجمه خویش نقل کند. رک. تاریخ ادبیات ایران، جلد چهارم، تألیف ادوارد براون. ترجمه رشید یاسمی، ابن سینا (ناشر)، بدون تاریخ (ظاهراً در ۱۹۲۵/۱۳۰۴ ترجمه شده بوده ولی در ۲۳۰/۱۳۱۶ به طبع رسیده است، ص ۱۶۷-۱۶۵) ۲۳- دیوان مسعود سعد سلمان، تصحیح رشید یاسمی، چاپ شرکت کتابفروشی ادب، طهران ۱۳۱۸، ص ۳۸۷ و نیز ص ۱۲۲ بیت چهارم از پایان قصیده.

۳۳- این بیت در غزل شماره ۱۳۷ از دیوان حافظ، چاپ استاد فقید دکتر پرویز ناتل خانلری است که با این بیت آغاز می شود:

به سرّ جام جم آنگه نظر توانی کرد

که خاک میکده کحل بصر توانی کرد تمام ابیات غزل در بیان همان مفهوم معنوی و روحانی است که در بیت منقول حضرت نعیم آمده است و سراپای غزل – مانند تقریباً تمام غزلهای لسان الغیب – مشحون از جواهر معرفت و در کمال تلألؤ و درخشندگی است.

۳۴- "و التّین و الزّیتون" (قرآن کریم، سوره ۹۵) به دوکوه انجیر و زیتون قسم

به سینای موسی قسم نیز هم

(قرآن مجید، ترجمه منظوم، از امید مجد. رک. یادداشت شماره ۱۰)

۳۵- گلزار نعیم، مقدّمه، ص۹. الواح و آیات عنایت آمیز دیگر از قلم قدم و مرکز میثاق خطاب به جناب نعیم در گلزار نعیم، ص ۲-۱۶ چاپ شده است و نشان میدهد که این بزرگوار تا چه حدّ مفتخر به لطف حضرت محبوب گشته است. نطق جناب دکتر مؤیّد در شیکاگو

© Afnan Library Trust 2018

سنائي

# جناب نعمت الله بيضائي (ذكائي)

پرویز دادرسان

اغلب شهرهای ایران دائر و برقرار بود و به فرمان حكومت وقت بسته شد تدريس نمود به ناچار به خدمت دولت در آمد و نیز به اخذ دانشنامه مدرسه عالی قضائی نائل گردید و بر میزان قریحه شاعری در انجمن ادبی فرهنگستان ایران که به ریاست ادیب و شاعر بزرگوار ملک الشعراء بهار دائر بود عضويّت يافت و نیز به سمت گوینده انجمن در رادیو ایران برگزیده گشت و متدرجاً تجاربی بسیار اندوخت و بنفسه انجمنی به نام انجمن ادبی طهران در منزل خویش تأسيس نمود و فضلا و ادبا را بدان انجمن فرا خواند و مورد استقبال اهل ادب و شعر قرار گرفت و رونقی به سزا یافت و آن انجمن سالیانی قوام و دوام حاصل نمود. جناب ذکائی تمایل و اشتیاقی به سرودن شعر در حجمى بسيار مانند قصيده مخمس و ساير اشعار با سبک و سیاق قدما نداشت. سروده های آن شاعر توانا بالغ برشش هزار بیت میگردد و هزار بیت از آن اشعار رآخود درکتابی به نام ید بیضا به چاپ رسانید و به سال ۱۳۶۵ از تنگنای جهانی به فردوس معانی شتافت.

مروری به اختصار بر اشعار و آثار جناب ذکائی: برخم همـــی نتابد مه من چو ماهتــابی که ز اشک دیــده پاشم برخ مهــش گلابی سخنــی ز حق رویــش بر من بگو و بشنو

که به جز سخن روا نیست ســؤالی و جوابـی من و مهر آن پریـــوش که زگیسوی مشــوش

رخ چون قمر بپوشیده به نیلگون سحابی اگر آن جمال دلجو فکند حجاب گیسو

به جهان نماند از پرتو چهر او حجابی بدل جهانیان گر غم او قرار گیرد بدل جهانیان گر غم در دهر نماند اضطرابی زندگینامه و نگاهی به اختصار در اشعار و آثار آن شاعر گرانقدر را با غزلی که در نهایت فصاحت و بلاغت و سبک و روشی خاص سروده آغاز می نمائیم بی رخت آرامیی ای آرام جان دارم ندارم

جز تو با کس مهری ای نامهربان دارم ندارم تا فرو بنشانم آن آتش که در جانم فکندی

پایمردی غیر آب دیدگان دارم ندارم در ره عشقش به بیداری طلب چون افتم از پا

غیر یادش دستگیری در جهان دارم ندارم در شبان تیره تا روشن شود دل از فروغی

غیر نام دل فروزش بر زبان دارم ندارم بوستان جانفرزای عشق او را تا گیاهر

بیمی از جور دی و قهر خزان دارم ندارم در دبستان وفا تا خروانده ام درس محبّت

ر دبستان وقا تا حـــوانده ام درس معبت سر به جز بر این مبارک آستــان دارم ندارم

می نهد بر دیده ام روزی قدم دانم هیچ از بخت بد خویش این گمان دارم ندارم

تا شدم دستان سرای گلشن عشقش ذکائی

غیر وصف شد داستانی در بیان دارم ندارم جناب ذکائی به سال ۱۲۸۳ شمسی در قریه آران از توابع کاشان به عرصه شهود آمد و در ایّام خردی و صباوت از نعمت پدر محروم گردید و در مهد و دامان مادری دانشور و مدبر و برادرانی دانشمند و ادیب پرورش یافت و به سال ۱۳۳۳ قمری نفسی مدرسه ای با اسلوب جدید و به نام معرفت در آن دیار بگشود و جناب ذکائی آن مدرسه را به مدّت شش سال طی نمود و در سن هفده سالگی به آموزگاری و نظامت آن مدرسه منصوب گردید و نزد استادی نیز به تلمّن پرداخت و به منظور ادامه تحصیل رهسپار طهران گشت به مدّت سه سال در مدرسه بنین که در زمره مدارس و به مدّت سه سال در مدرسه بنین که در زمره مدارس بهائی آن زمان و مدارس دیگر نیز بدین ترتیب و نام در

صفحه ۱٥ عندلیب شماره ۹۰

> اکرت هوای او نیست ز زندگی چه حاصل که به غیر از او جهان نیست به جز خیال و خوابی همه گرد کام گردند و نداد کس نشانم ز میان کامجـویان زمانه کامیـابی مگر آنکه دل بدو بست و گسست از علایق ز عمارت جهان رخت کشید زبی خرابی تو ذكائب چه خواهي زجهان كرت برآيد

دل شادی و فراغیی و سلامی و کتابیی

ابیاتی چند با عنوان کارنامه: ما به گیتی کارهای حیرت آور کرده ایم رنج بی حد برده گیتی را منور کرده ایم بی سیاه و جنگ و بی شمشیر بی توپ و کروپ یک جهان دل را به آسانی مسخــر کرده ایم گبر و ترسا و مسلمان و جهود و برهمن جمله را از فضل حق با هم برابر کرده ایم بي حدومروهم وتقليد وتعصّب تا زخلق زایل آید جانفشانی بی حدو مر کرده ایم هر که دلبرگفت و پائی از سر جان بر نداشت ما هـزاران سر فدای پای دلبـر کرده ایم هرچه را هرکس مجازی گفت و خود باور نکرد ما حقیقت گفته و خود نیز باور کرده ایسم زینت و فرّی نباشد در جهان جز معرفت ما هم از عرفان جهان پر زینت و فر کرده ایم افتخاری نیست غیر از دانش و علم و عمل

ما هم از آن این لباس فخر در بر کرده ایم پیش از این هرزن به جزنیمی نبود اندر حساب ما به حقّشان حال با مردان برابر کرده ایم نقش كذب از لوح دلها سربسر بسترده ايم تاج صدق و راستی را زینت سر کرده ایم خوش ز تبعیض نژادی روی دل گردانده ایم

ابیض و اصفر سیاه و سرخ همسر کرده ایم ما به دستور کتاب اقدس آن ام الکتاب معرفت را با عمل هم دوش و همسر کرده ایم

ما طریق راست بنمائیم بر خرد و کلان پا به هر جا هشته ایم و رو به هر در کرده ایم چون ذکائے هر که با چشم حقیقت دید گفت ما به دوران کارهای حیرت آور کرده ایم

با قطعاتی به نام مادر و زبان خوش که یادآور این بیان مبارک است"لسان شفقت جذّاب قلوب است و مائده روح" این گلگشت را به پایان می بریم و علوّ و سموّ روح پر فتوحش را سائل و آمليم.

ای مادر مهر یرور منن ای اصل وجود مادر من ای مهر تو در مذاق جان قند ای آیت رحمت خداوند ای جان من و جهانم از تو ای تاب من و تــوانم از تــو ای کرده تحمل دو صد غم تا راحت من شود فراهم ای داده مرا بشام و شبگیر از شیره جان خویشتن شیر شب تا به سحر نخفته در تاب تا آنکه مرا مگر بَرَد خواب هـ بي گـه وگاه با غم دل يك لحظ زمن نبوده غافل تا با مــدد تو مام دلبنـد شد نخــل وجود من بــرومند تا جان بتن است و در سرم هوش

مهرتو نمی کنم فراموش آن را که نکوست رأی و یندار باشد ز زبان او یدیـــدار هر کس که زبان خوش ندارد

او دانش و عقل و هُش ندارد گر گوش بگفته ام گشائیی این است نصیحت ذکائے،

# نقل از کتاب دکتر مهاجر ایادی امرالله و فارس امر حضرت بهاء الله فاتح جزایر منتاوای(اندونزی) در فوریه ۱۹۵۶

پس از گذشت یکماه از استقرار کلیسای کاتولیک، سرپرست کشیشان کلیسا که از رم اعزام گردیده بود به دیدن ما آمد و با زبان فصیح اندونزی خود را مخالف و معاند دیانت بهائی معرّفی کرد ولی رحمت بدون کوچکترین اعتنائی به حرف او، سؤالاتی درباره نحوه تبلیغات مذهبی کاتولیک از وی کرد و آمادگی خود را برای هر گونه کمک بهداشتی و درمانی اعلام داشت و برای او آرزوی موققیّت نمود.

محبّت و میهمان نوازی رحمت باعث تشویق کشیش گردید و اغلب برای تبلیغ و راهنمائی من به "راه راست" به دیدن ما می آمد. او گمان میکرد که من زن جوانی هستم که بدون استقلال فکری و بی اراده ناچار به تقلید و پیروی از دین و مذهب همسر خود می باشم. رحمت حرفهای کشیش را جدّی تقریح تقی نمی کرد و آنرا باعث تفریح می انگاشت و مرا نیز تشویق میکرد که رعایت حال کشیش را نموده و

باعث رنجش وي نشوم و به مطالعه کتاب مقدّس که مورد توصیه كشيش است پرداخته و معلومات خود را درباره دیانت حضرت مسیح افزایش دهم تا بتوانم به تبليغ مسيحيان مبادرت نمايم ولي من روز بروز از این ملاقاتها بیشتر عصبانی میشدم تا آنکه یکبار در غیاب رحمت موقعیتی به دست آورده و به او تذکّر دادم که نسل چهارم بهائی هستم و به هیچ عنوان قصد کاتولیک شدن را ندارم. تنها راحتى خيال كشيش، اظهار محبّت و اعتقاد من نسبت به حضرت مسیح بود و امیدوار گردید که شاید روزی حضرت مسیح مرا به راه راست هدایت فرماید. از آنروز به بعد دیدارهای هفتگی کشیش برای نجات من متوقّف شد و دعوت های متمادی رحمت برای بازگشت او تأثیری نکرد. کشیشان کاتولیک اقدامات خود را تشدید کرده و مبادرت به سفر به قراء بهائی نمودند و چون بومیان بهائی به وجود خداوند معتقد شده بودند،

راه تبلیغ برای کشیشان هموار گردیده بود و متأسفانه توانستند بعضی از بومیان بهائی را با دادن هدایائی نظیر تنباکو و لباس تطمیع نمایند. "آماتا سینانگا" پیامی فوری برای رحمت فرستاد و او را به قریه سی پائی پاجت فرا خواند

این موقعیّت و مشکلات به نظر من جدّی و خطرناک آمد. لذا برای رفع مشكل به دعا و مناجات پرداخته تصمیم گرفتم که برای مدّت چهل روز لوح مبارک احمد را تلاوت کرده و از درگاه جمال اقدس ابھی استدعا نمایم که جنود ملاً اعلى را براى نصرت امرش كسيل دارد، به يد قدرت كره از كار بگشاید و مؤمنین جدید امرش را در حصن میثاق از دزدان و قاطعان طریق محفوظ و مصون دارد. دوازده روز بعد مستخدم کشیش دیر وقت به منزل ما آمد و خواست که رحمت برای معالجه کشیش که به تيفوئيد مبتلا شده اقدام نمايد. از قرار معلوم معالجات راهبه ها با تجویز قرص آسپرین و تغذیه موز

صفحه ۲۰ عندلیب شماره ۹۰

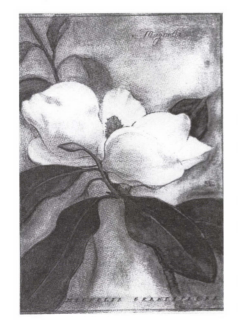
> سرخ کرده کشیش بینوا را به سرحد مرگ کشانیده بود. رحمت در "سی هفته طول کشید که با قایق موتوری کلیسا به بالین کشیش برسد به محض ورود در کنارش نشست و به معالجه او يرداخت و ضمناً مرا متذكّر داشت كه چون بيماري کشش در اثر دعاهای خصومت آمیز من بوده است باید به جبران آن یرداخته و از مرغها و جوجه های عزیز و پر ارزش خود سوپ تهیّه نموده و برای کشیش بفرستم.

خبر مربوط به بیماری و مرگ احتمالی کشیش، واتیکان را بر آن داشت که دستور مراجعت او را به رم بدهند و قایقی اختصاصی فرستادند تا با اجازه پزشک معالج او را از جزیره منتقل نماید.

کشیش مزبور قبل از عزیمت چهارصد روپیه اندونزی را همراه نامه ای برای رحمت فرستاد. در نامه اظهار داشته بود که امیدوار است مبلغ ارسالی کافی باشد. ضمناً نوشته بود که محبّت و مهربانی را که رحمت نسبت به او ابراز داشته حتّی از والدین خود ندیده است و ذکر کرده بود اگر مشکلی برای ما ایجاد کرده از

صميم قلب معذرت ميخواهد و امیدوار است که او را ببخشیم.

پای پاجت" بود و بیش از یک رحمت پول را به او برگرداند و اظهار داشت که هیچگونه دلتنگی از او نداشته و ندارد و از رفتن او نیز متأسف است. کشیش هنگام عزیمت برای آخرین بار به منزل ما آمد و چهار عدد غاز سفید برای ما آورد و ملتمسانه درخواست نمود که آنها را قبول کنیم و اظهار داشت مطمئن است همکارانش پس از رفتن او غازهای او را کشته و خواهند خورد و مایل بود که آنها را به من بسیارد تا از مهلکه نجات یابند. سیس رحمت را در آغوش گرفت و قول داد که دیگر هرگز به مخالفت با دیانت بهائی قیام نکند.



# دكتر مهاجر

"داستان زندگی دکتر مهاجر، ایادی امرالله و فارس امر مبارک نموداری از عظمت و قدرت روحی خلّاقه و عزم و ارادهٔ متین در خدمت به امر الهي است.دكتر مهاجر چون شهاب ثاقب در انجمن عالم بدرخشيد و قدم به میدان خدمت گذاشت به راحت يومي قانع نشد" و عالم جسم را بسوخت و چون شعله ای افروخته در زجاجهٔ عهد و پیمان سبب نورانیّت هزاران نفوس از مردمان قارّات خمسهٔ عالم گردید." این قسمتی از سخن مترجم کتاب نفیس " دکتر مهاجر" میباشد که به قلم سركار خانم ايران مهاجر به انگلیسی تدوین و تألیف شد و سركار خانم پريوش خوشبين آن را به زبان فارسی ترجمه نموده اند.

برای ابتیاع این کتاب نفیس با مؤسّسه مطبوعات امرى كانادا تماس بگیرید.

# سیری در فرهنگ و هنر ایران

دكتر ايرج خادمي

۱- شعر، شاه ابزارِ انتقالِ اندیشه در فرهنگ ایرانی

نزدیک به یازده قرن است که ملّت ما غالبِ حرفهایش، از فلسفه و حکمت و عرفان، گرفته تا اسطوره و حماسه و تاریخ، قصّه و حکایت و داستان، مهر و عشق و دلدادگی، درد و مصیبت و اندوه، موعظه و پند و اندرز، رمز و طنز و کنایه، مدح و قدح و تحسین، حتّی مقولاتی از قبیل مکاتبه و مراسله و مطایبه، مباحث علمی و ادبی و هنری و بسیاری از عناوین و مواضیع دیگر را در قالب شعر بیان کرده است. تنها در قرن اخیر است که استفاده از زبان نثر، یعنی زبان مکتوب یا نوشتاری، رواج بیشتری یافته و در کنار شعر وظائفی مشابه یا متفاوت را به عهده گرفته است.

شاید بسیاری از حرف ها را که در قالب شعر بیان شده است میشد یا صحیح تر بود که در هیأت کلام غیر منظوم، یعنی نثر، شکل می دادند. آنجا که میدان بازتر، زبان آزادتر و راه هموارتر بود. ولی آنان که گفتند و اینان که شنیدند ترجیح دادند که به زبان تغنی بگویند و به گوش نغمه جو بشنوند. از گرد آورنده نامه باستان فردوسی بزرگ تا بانوی غزل امروز سیمین بهبهانی، و هزاران نفر دیگر در حد فاصل بین این دو، مهبهانی، و هزاران نفر دیگر در حد فاصل بین این دو، ماندگار. نمونه های زیر وسعت کاربرد شعر را در مقولات مختلف به اختصار نشان میدهد:

در مقوله اسطوره، از زبان سخن پرداز طوس مأخوذ از داستان رستم و اسفندیار:

چنین گفت رستم به اسفندیار

که ای سیر ناگشته از کارزار

که امروز نز بهر جنگ آمدم

پی پوزش و نام و ننگ آمدم

تو با من به بیداد کوشی همی

دو چشم خرد را بپوشی همیی همی چاره جویم که تا روزگار

ترا سیر گرداند از کارزار به رستم چنین گفت اسفندیار که تا چند گوئی سخن نابکار

مرا گوئـــی از راه یزدان بگرد

ز فرمان شاه جهانبان بگرد ببینی کنون تیرگشتاسی

بیسی دنون نیر دستاسی دل شیر و پیکان لهراسبی

یکی تیر بر ترک رستے بزد

چنان ک\_زکمان سواران سزد

تهمتن گز اندر كمـان راند زود

برآن سان که سیمرغ فرموده بود

بـزد تير برچشـــم اسفنديار

سیه شد جهان پیش آن نامدار

خم آورد بالای سرو سهی

از او دورشـد دانش و فرّهی

در مقوله فلسفه از زبان خيّام:

دل سرّحیات اگرکما هـی دانست

ن سرحیات اکر کما همی دانست در مرگ هم اسرار الهی دانست

امروز که با خــودی، ندانستی هیچ

فردا که زخود روی، چه خواهی دانست!

صقحه ٥٥ عندلیب شماره ۹۰

اســـرار ازل را نه تو دانی و نه من وین حرف معمّا نه تو خوانی و نه من جنگ هفتاد و دو ملّت همه را عذر بنه هست از پس پرده گفت و گوی من و تو چون يرده برافتد، نه توماني و نه من!

> آنانكه محيط فضل وآداب شدنـد در جمع كمال شمع اصحاب شدند ره زین شب تاریک نبردند به روز گفتند فسانه ای و در خواب شدند!

در مقوله حکمت عملی از زبان سعدی مأخوذ از كلستان:

علم چندانکه بیشتر خوانی چون عمل در تو نیست نادانی نه محقّ ق بود نه دانشمند

چاریائی بر او کتابی چند آن تھی مغز را چه علم و خبر

که براو هیزم است یا دفتــر

مبان دو کس جنگ چون آتش است سخن چین بدبخت، هیزم کش است كُننــد اين و آن خوش دكر بــاره دل وی اندر میان، کوربخت و خجل ميان دو تن آتش افـروختن

نه عقل است و خود در میان سوختن در مقوله عرفان از زبان حافظ: دوش دیدم که ملائک در میخانه زدند

كِل آدم بسرشتند و به پيمانه زدند ساکنان حرم سرّ و عفـــاف ملکوت

با من راه نشین بادهٔ مستانه زدند

آسمان بارامانت نتوانست کشید قرعـه كاربه نام من ديوانـه زدند چون ندیدند حقیقت ره افسانه زدند

نیز از زبان مولوی: وه که چه بی رنگ و بی نشان که منم کی ببینے مرا، چنان که منہ گفتی اســـرار در میــان آور کو میان انــدرین میان که منم كِي شــود اين روانِ من ساكن این چنین ساکن روان که منم بحر من غرقه گشت هم در خویش بوالعجب بحر بی کران که منم

این جهان، وان جهان، مرا مطلب کین دوگم شد در آن جهان که منم

فارغ ازسودم و زیان چو عـــدم طرفه بی سود و بی زبان که منم

در مقوله تاریخ، از زبان محمّد علی خراسانی ملقّب به "فردوسي ثاني" ناظم "شاهنامه نادري":

شبی فوجی از پاسبانان ری

که بودند دایم نگهبان وی به سـوى سراپرده اش تاختـند

به شمشیرکین کاروی ساختند

به یک دم زدن نه شهنشاه ماند

نه دیهیم و اورنگ و خرگاه ماند سرشب، سرقتل و تاراج داشت

سحرگه نه تن سر، نه سرتاج داشت

به یک گردش چـرخ نیلوفری

نه نادر به جا ماند و نه نادري

عندلیب شماره ۹۰ صفحه ٥٦

نه مهمانی تو، ای باز شکاری در مقوله عشق، از زبان سیمین بهبهانی: ستاره دیده فرو بست و آرمیـد بیــا وگــر بالای مــه باشد نشستم شراب نور به رگ های شب دوید بیا زبس به دامن شب اشک انتظارم ریخت حدیث آنکه دربستـم روا بود كل سييده شكفت وسحر دميـد بيا شهاب یاد تو، در آسمان خاطر من پیاپی از همه سوخط زرکشید بیا چو من خلوت نشین باشم تو مخمـور زبس نشستم وباشب حديث غم گفتم ز غصه رنگ من و رنگ شب برید بیا به وقت مركم اكرتازه مي كني ديدار به هـوش باش که هنگام آن رسید بیا

> در مقوله رمان یا داستان نویسی از زبان نظامی مأخوذ از داستان خسرو و شيرين:

بهشتی دید در قصری نشسته

بهشتی وار در برخلق بسته زبان بگشاد با عذر دلاویز

به پرسش کرد برشیرین شکر ریز که دایم تازه باش ای سرو آزاد

سرت سبز و رخت سرخ و دلت شاد به من در ساختی چون شهد با شیر

ز خدمت ها نکردی هیچ تقصیر

ولی دربستنت بر من چـرا بود

خطا دیدم نگارا یا خطا بود!

نه مهمان توأم بر روی مهمان

چرا باید دری بستن بدین سان

نشاید بست در بر میهمانی

که جز تو نیستش جان و جهانی

جوابےش داد سرو لاله رخسار که باقی باد دولت بر جهاندار

طمع داری به کبک کوهساری شهنشه را کمینه زیر دستم كه سرمست آمدن پيشم خطا بود ز تھمت رای مردم کی شود دور!

در مقوله درد و اندوه و فاجعه از زبان دکتر مهدی حميدي مأخوذ از منظومه "در اوج سند":

به خوناب شفـــق در دامــن شام به خون آلــوده ایران کهـن دید در آن دریای خون در قرص خورشید غروب آفتاب خویشتن دیاد شبی آمد که مسی باید فسدا کرد به راه مملکت فرزند و زن را به پیش دشمنان اِستـاد و جنگید رهاند از بند اهریمن وطن را یس آنگه کودکان را یک به یک خواست نگاهـــی خشم آگین در هوا کرد به آب دیـده اوّل دادشان غسل سیس در دامن دریا رها کرد بگیر ای موج سنگین کف آلود ز هم واكن دهــان خشم واكن بخور ای اژدهای زندگی خوار دوا کن درد بی درمــان دوا کن

زنان چـون کودکان در آب دیدند

چو مـــوی خویشتن در تاب رفتند

اگر یک عطسه آید از دماغت پُرد هوشش زسر بیچاره مادر برای اینکه شب راحت بخوابی نخوابد تا سحر بیجاره مادر تو تا یک مختصر جانبی بگیری كَنَد جان مختصر بيچاره مادر به مکتب چون روی تا باز گردی بود چشمش به در بیچاره مادر اگر یک ربع ساعت دیر آئی شود از خـود به در بیجاره مادر نبيند هيچكس زحمت به دنيا ز مادر بیشتر بیچـــاره مادر در مقوله نامه نگاری از زبان علی رضا شجاع پور مأخوذ از منظومه اكوچ پشيماني" رسید نامه و بگشودم پیام مهرز ایران بود چه سبز خطّ و چه سرخ آذین بهار بود وگلستان بود مان نامه غزل هایت نه شاخه ای که گلستانی زياس ولاله و ريحان بود جهان سیید شد و روشن که بوی نامه و چشمانم حديث جامه و كنعان بود! به هر غزل که فرستادی ز بسکه واژه روشن داشت غزل نبود چراغان بود شبی که بار سفر بستی ز بی دریغی چشمانم دو زنده رود به دامان بود

وزان درد گـــران بی گفته شاه چو ماهـــــــــى در دهان آب رفتند شهنشه لمحـه ای بر آب ها دید شكنج گيسوان تاب داده چه کرد از آن سپس تاریے داند به دنبال گُل بر آب داده! در مقوله طنز از زبان هادی خرسندی مأخوذ از منظومه "بگذر از نی" بگذر از نی من حکایت می کنم وز جدائی ہا شکایت می کنم ناله های نی از آنِ نی زن است ناله های من همه مال من است شرحه شرحه سينه مي خواهي اگر من خودم دارم مـرو جای دگر این منم که رشته هایم پنبه شد جمعه هایم ناکهان یکشنبه شد! آن سلام نازنینه شد "هِلو" وانچــه گندم كاشتم روئيد جو وای من حتی پنیرم چیز شد است و هستم ناکهانی "ایز" شد! در گرامر همچنان سر درگمـم مثل شاكرد كلاس دوّمم! بگذر از نی من حکایت می کنم وز جدائي ها شكايت مي كنم! در مقوله پند و اندرز از زبان ایرج میرزا: پسر رو قدر مادر دان که دایم کشـــد رنج پسر بیچاره مادر ز جان محبوب تر دارش که داردت

ز جان محبوب تر بیچاره مادر

ته دل دیرم تمنّای کسانی که اندر دل تمنّای تو دیرند

خوشا آنونکه از پا سر ندونند میان شعله خشک و تر ندونند

كنشت وكعبه وبتخانه ودير

سرائی خالی از دلبر ندونند آیا آن کوچه باغ های شمیران را به یاد می آورید و تحریرهای رهگذر ناشناسی را که آوایش در کوهستانها می پیچید و در بازتاب روشن و خاطره انگیز خود به گوش شما می نشست یا عاشقانه های آن کوچه گرد آخرِ شب را که در مایه های بیاتِ تهران یا دشتستان فارس می خواند و شما را بی اختیار با خود هم آواز می کرد؟

در کنج دلم عشق کسی خانه ندارد

کس جای در این خانه ویرانه ندارد دل را به کف هرکه نهم باز پس آرد

کس تاب نگهداری دیوانه ندارد

ای آه مکش زحمت بیهوده که سوزت

راهی به حریم دل جانانه ندارد "پژمان بختیاری"

قهوه خانه و مرشد را چطور؟ همان مرشدی که جماعت را با ترجیعات هاتف به عمق خاطره فرو می بُرد: از تو ای دوست نگسلم پیوند

> گر به تیغم بُرند بند از بند الحق ارزان بود زما صد جان

> وز دهان تو نیم شکّر خند ای پدر پند کم ده از عشقم که نخواهد شد اهل این فرزند!

حضور حاضر غایب را شنیده بودی و خود دیدی تنم اگرچه در این وادی

دلم همیشه به ایران بود!

به رعایت اختصار از آوردن شواهد دیگر خودداری کرده به نمونه های داده شده بسنده می کنم. حاصل آنکه ملّت ما در یک طیف زمانی پُر دامنه، بسیاری از منویّاتش را که برخی از آنها ارتباطی هم به شعر نداشته در این زبان ریخته و دلبستگی خود را به زبان آهنگین به صدائی رَسا و شورانگیز اعلام داشته است.

۲- در جستجوی علل و عوامل تقدّم شعر در فرهنگ ایرانی

به خاطر دارم در زمان خردسالی ام بانوئی که لباس محلّی لُری به تن داشت که گه به در خانه ما می آمد اشعاری را همراه با دف به لهجه لُری می خواند انعامی دریافت می کرد و میرفت. اهل خانه ما از این خواننده دوره گرد خوششان می آمد و اشعاری را که با آن لهجه شیرین می خواند دوست می داشتند. بعدها که بزرگتر شدم دانستم که پاره ای از اشعاری را که آن بانو زمزمه می کرد از بابا طاهر بوده است. شاعر عارف قرن پنجم که دو بیتی های او معروف است. به عنوان چاشنی سخن نمونه هائی از دو بیتی های بابا طاهر را که بابا طاهر را که بابا طاهر را که آن خوان بابا فهلویّات هم گفته اند می آورم:

آلاله كوهسارانُم تِه ئي يار

بنفشه جو كنارائم ته ئي يار

آلاله كوهساران هفته يي بي

امیدِ روزگارائے ته ئی یار

خوشا آنونکه سودای تو دیرند

که سرپیوسته در پای تو دیرند

و نقّالی که پرده جنگ رستم و سهراب را به دیوار می آویخت و کشته شدن سهراب را به دست رستم به گونه ای دراماتیک تشریح می کرد:

خم آورد پشت دلیر جـوان

زمان بیامد نبودش توان

زدش برزمین بربه کردارشیر

بدانست کو هم نماند به زیر

سبک تیغ تیز از میان برکشید

بر شیر بیدار دل بر درید

.....

بدو گفت کین بر من از من رسید

زمانه به دست تو دادم کلید

کنون گرتو در آب ماهی شوی

و كر چون شب اندر سياهي شوى

وگرچون ستاره شوی بر سیـهر

ببرّی ز روی زمین پاک مهر

بخواهد هم از تو پدر کین من

چو بیند که خاک است بالین من

"فردوسي"

در همین زمینه که مشغول بررسی هستیم یک تدقیق دیگر هم ضروری است و آن عجین بودن شعر و موسیقی است با هم. این دو بخش یا دو رکن مهم فرهنگ ما چنان به هم پیوسته اند که گوئی همزاد یکدیگرند. البته پیوند موسیقی با شعر پدیده ای است قدیمی و جهانی. با این فرق که موسیقی بدون کلام بخش مهمی از موسیقی ملل دیگر، به خصوص ملل مغرب زمین را تشکیل میدهد. در حالی که ملّت ما تا به امروز جدائی این دو را از یکدیگر نپذیرفته است. به امروز جدائی این دو را از یکدیگر نپذیرفته است. ترانه های خراسانی، آذری و شیرازی که با صدای

دل انگیز هنرمندانی چون محمّد رضا شجریان، پری زنگنه و سیما بینا علی الدّوام به دل و جان ما حظّ معنوی بخشیده است. آهنگ و کلامشان چنان به هم آمیخته است که کسی نمی داند کدام یک دیگری را به دنبال کشیده است.

چگونه است که در فرهنگ ملّت ما موسیقی که خود همانند شعر با ریتم و وزن و فاصله سر و کار دارد نمیتواند فارغ از شعر به زندگی مستقلّ ادامه دهد؟ در نیم قرن اخیر شماری از بزرگان موسیقی ما، مانند زنده یادان کلنل علی نقی وزیری و روح الله خالقی و آقای حسین دهلوی کوشش هائی کرده اند تا شاید بخشی از موسیقی هارمونیک ما را از تسلّط شعر آزاد کنند. کم و بیش موفقیّت هائی هم داشته اند ولی آن کوشش ها از حد تجارب محدود فراتر نرفته و هنوز عمومیّت نیافته است. زیرا گوش عامّه مردم ما به هنگام شنیدن نغمات موسیقی منتظر کلام موزون و به عبارت دیگر شعر است این تمایلات منحصر به زمان ما و زمان های بلافصل ما نیست بلکه ریشه های آن به ادوار باستان میرسد.

نادره بدیعی مؤلّف کتاب با ارزش "تاریخچه ای بر ادبیّات آهنگین ایران" می نویسد: "... می دانیم که کمتر ملّتی در دنیا وجود دارد که شعر تا این حدّ و پایه در زندگی اش تأثیر مستقیم داشته باشد. حتّی در میان اعراب که نه تنها موسیقی بلکه اوزان شعر را هم از روی اشعار هجائی ایران تقلید کرده و سپس اوزان عروضی را از روی آن اختراع کردند. شعر تا این حدّ و پایه گسترش ندارد. در ایران باستان تا حدودی کلیّه فرمهای امروزی شعر وجود داشته است و اکثراً به همراه فرمهای امروزی شعر وجود داشته است و اکثراً به همراه موسیقی خوانده میشده است. مانند دو بیتی های محلی و عامیانه، ترکنک یا ترانه امروزی، چکامک که

همان غزل یا قصیده امروزی است ... و نوع سوّم که سرود است ..."(۱)
بدیعی در پی این اظهار نظر شواهدی می آورد به نقل از ارتور کریستن سِن، ایران شناس دانمارکی:
"خورشید روش، ادیورمای برازاک

روژ نداد برازند از تنورای او درخت

که برگردانِ آن به فارسی چنین است: خورشید تابناک و ماهِ برازنده روشنی دهند وز تنه آن درخت برازندگیی نمایند

همین مضمون در شاهنامه چنین بازتاب می یابد:
فروزنده ماه و درخشنده مهر
ز روشن درختی نمودند چهر"(۲)
یا این ترانه از باربد موسیقی دان بزرگ دربار ساسانی
به مناسبت ملاقات خسرو پرویز با قیصر روم:
"قیصر ماه ماند و خاقان خرشید
آن من خدای برهاند کامفاران
کخاهد ماه پوشد
کخاهد خورشید

که برگردان آن به فارسی امروزی چنین است: قیصر ماه را ماند و خسرو خورشید را چنان ماند که آفتاب و مهر قرینند سرور من همان ابریست که آبستن باران است ابری که خواه ماه را بپوشاند یا آفتاب را!"(۳) دیوان شعرای بزرگ ما در خانه هر ایرانی یا فارسی

زبانی در کنار کتاب های آسمانی نگاهداری می شود. شاهنامه فردوسی به عنوان سند ملیّت و تاریخ عظمت یک ملّت شکوهمند، کلیّات سعدی به عنوان راهنمای سلوک و معیار فصاحت و بلاغت، مثنوی مولوی به عنوان بلند ترین قلّه عرفان و حکمت ایرانی و دیوان حافظ به عنوان کلام غیبی و گره گشای خواستهای نهانی.

از آنچه تا به حال گفتیم معلوم می شود که ذهنیّت ملّت ما یک نوع ذهنیّت آهنگین است، به دیگر سخن ملّت ما هر پدیده منظوم و موزونی را دوست دارد. گوئی یک یاخته موزون در ژن عمومی و مشترک این ملّت تعبیه شده است که عقربه های هنری و احساسی و عاطفی اش را پیوسته به قطب سرایش و ترانگی نزدیک می کند!

آیا بین نظام هستی اعظم و نظام ذهنی ملّت ما یک رابطه خود به خودی و برون از حیطه فرمانروائی خودمان وجود دارد؟

بارهـــاگفته ام و بار دگر می گویم

که من گمشده این ره نه به خود می پویم

در پس آینه طوطی صفتم داشته اند

آنچه استاد ازل گفت بگو می گویم "حافظ"

گذشته از پدیده ای که من از آن به عنوان "ضمیر آهنگینِ" ملّتمان یاد می کنم، عوامل دیگری هم هستند که شعر را گزین ابزار کتابتِ ما قرار داده اند. از آن جمله اند:

شعر یک ابزار گفتاری با ظرفیّت های انقباضی و انبساطیِ استثنائی است. شما می توانید یک مقدار زیاد حرف و پیام را در قالب شعری کوتاه بریزید متقابلاً

شنونده یا گیرنده شعر شما می تواند تا آنجا که دانش و بینش و درکش یاری کند آن را بسط یا توسعه دهد. مثل می آورم: درباره رباعیّات خیّام که شمار اصیل ترین آنها از دید سخن شناسان و محقّقین ادبی به سختی به صد میرسد آنقدر شرح و بسط و تفسیر و تفصیل به زبان های مختلف دنیا نوشته شده که اگر آنها را بر روی هم بچینیم حجمشان به چند صد برابر حجم خود این رباعیّات خواهد رسید!

صادق هدایت نویسنده بزرگ قرن اخیر می گوید:

"شاید کمتر کتابی در دنیا مانند مجموعه ترانه های خیام تحسین شده، مردود و منفور بوده، تحریف شده، بهتان خورده، محکوم گردیده، حلّاجی شده، شهرت عمومی و دنیا گیر پیدا کرده و بالاخره ناشناس مانده. اگر همه کتابهائی که راجع به خیّام و رباعیّاتش نوشته شده جمع آوری شود تشکیل کتابخانه بزرگی را خواهد داد ..."(۴) و در جای دیگر اضافه می کند: "... انسان به حیرت می افتد که یک عقیده فلسفی مهمّی چگونه ممکن است در قالب یک رباعی بگنجد، و چگونه می توان چند رباعی گفت که از هر کدام یک فکر و فلسفه مستقل مشاهده بشود ... وزن ساده و فکر و فلسفه مستقل مشاهده بشود ... وزن ساده و فرصت فکر می دهد"(۵)

روی دیگر این قضیه که قابلیّت انقباض و انبساط باشد همین نکته است که هدایت به آن اشاره کرده یعنی حوصله کردن خواننده و خسته نشدن او و مهمتر از آن فرصت دادن به او که فکر کند.

دیگر آنکه شعر به دلیل موزون بودن خیلی بهتر از نثر در حافظه جای می گیرد و شاعران ما با آگاهی از این تأثیر خود و آثارشان را در حافظه ملّی ما جاودانه کرده اند. کمتر فرد ایرانی است که اشعاری را از حفظ

نداشته باشد. جوان ها با مشاعره توان ثبت و ضبط حافظه خود را بالا می برند. متکلّمین از شعر به عنوان دلیل و برهان استفاده می کنند. شعر و شعر خوانی یکی از بزرگترین ابزار سرگرمی بزم های خصوصی و عمومی است. آواز خوانان با انتخاب شعر های بجا ردیف های موسیقی را بهتر و روانتر دنبال می کنند و آهنگسازان با بهره گیری از پیام و فضای شعر ملودی های دل انگیز می سازند .....

و بالاخره شعر زبانی است که به گویندهٔ آن گریز میدهد یعنی در گرفتاری ها مجال تأویل و تفسیر و در نتیجه رهائی به گوینده میدهد. شاید به همین دلیل بوده که زبان ایما و اشاره رمز و راز، تکلّف و تصنّع و انواع تمهیدات و تعقیدات دیگر شعر روشن و جاندار خراسانی را در طیّ چندین سده به شعر معمّائی و ملمّاعی قرون اخیر تنزّل داده و زمینه را برای انقلاب ادبی قرن حاضر آماده کرده است.

شواهد دیگری هم هست در توضیح پیشوائی شعر در ادبیّات ما که به رعایت اختصار از آوردن آنها خودداری می کنم و این گفتار را در همین جا میبندم.

#### یادداشتها:

 ادبیات آهنگین ایران، نادره بدیعی، چاپ نخست تهران ۱۳۵۴ ش، صفحه ۱۶.

۲و ۳) همان کتاب، صفحات ۳۵ و ۳۸.

۴و۵) ترانه ای خیّام، صادق هدایت ، چاپ نخست تهران ۱۳۱۳ ش، صفحات ۴ و ۹.

# چند ضرب المثل

دكتر وحيد رأفتي

مقاله ذیل بیست و دوّمین مقاله ای است که درباره ضرب المثل های منقول در آثار مبارکه بهائی به رشته تحریر در آمده است. برای ملاحظه شرح مربوط به سابقه انتشار این سلسله مقالات به مجلّه عندلیب (سال نوزدهم، شماره اوّل، شماره پیاپی ۷۳، صفحه ۴۴) مراجعه فرمائید.

# الفتنة كانت نائمة لعن الله من ايقظها

حضرت عبدالبهاء در فقره ای از رساله سیاسیّه چنین می فرمایند:

"... این معلوم است که حکومت بالطّبع راحت و آسایش رعیّت خواهد و نعمت و سعادت اهالی جوید و در حفظ حقوق عادله تبعه و زیر دستان راغب و مائل و در دفع شرور متعدّیان ساعی و صائل است زیرا عزّت و ثروت رعیّت شوکت و عظمت و قوّت سلطنت باهره و دولت قاهره است و نجاح و فلاح اهالی منظور نظر اعلیحضرت شهریاران است و این قضیّه امر فطری است و اگر چنانچه فتوری در راحت اهالی و قصوری در نعمت و سعادت اعالی و ادانی حاصل گردد این از عدم کفایت پیشکاران و شدّت سورت حاصل گردد این از عدم کفایت پیشکاران و شدّت سورت جهل باهر و محرّک فتنه در اوّل و آخرند الفتنة کانت نائمة لعن الله من ایقظها ..."(۱)

و نیز حضرت عبدالبهاء در لوح جناب آقا محمّد باقر خان در شیراز چنین می فرمایند:

"اى ثابت برپيمان نامه آن جناب رسيد و مضمون آشكار و پديد گرديد ... امّا مسئله نزاع و جدال در آنجا الا لعنة الله على القوم الظّالمين، الفتنة كانت نائمة لعن الله من ايقظها و سيعلم الّذين ظلموا اى منقلب ينقلبون عنقريب اين

سحاب ظلمانی زائل و این غبار تیره تسکین گردد و وبال بر گردن اهل فساد ماند محزون مباشید ..."(۲)

حضرت بهاءالله نيز تمثيل فوق را در كتاب بديع نقل فرموده اند(٣) اين تمثيل در كتاب الحكم و الامثال الشعبية في الديار الشّاميّة مذكور شده و درباره آن چنين آمده است:

"الفتنة نائمة لعن الله من أيقظها. يستشهد به حين يتسبب الإنسان بضرر الآخرين بكلمة يقولها او تصرف يتصرفه".(۴)

نظیر این تمثیل در زبان فارسی هم آمده است که "فتنه در خواب است بیدارش مکن. جامع التمثیل: تمثل: ور تو بنشسته ای مکن فرهی

زانکه تو فتنه ای نشسته بهی سنائی"(۵) حکایت سعدی در باب اوّل گلستان ناظر به این تمثیل است که فرمود:

#### "حكايت

یکی از ملوک بی انصاف پارسائی را پرسید که از عبادتها کدام فاضل تر است؟

گفت: تو را خوابِ نیمروز تا در آن یک نَفَس خلق را نیازاری.

ظالمی را خفتـــه دیدم نیمـــروز گفتم این فتنه ست خوابش بُرده به

وان که خوابش بهتر از بیداری است

آن چنان بد زندگانی، مُرده به"(۶)

در توضیحات غلامحسین یوسفی بر کتاب گلستان چنین آمده است:

"... سعدی در بوستان (ب- ۵۳۵- ۵۳۶) نیز این مضمون را آورده است:

نگه کرد شوریده از خواب و گفت

مرا فتنه خوانیّ و کَویی مخفت در ایّام سلطان روشن نَفَس

نبیند دگر فتنه بیدار کس هر دو مورد یادآور حدیث نبوی است: الفتنة نائمة لعن الله من ایقظها: فتنه خفته است. خدا لعنت کند آن کس را که او را بیدار کند (الجامع الصغیر۲/۶۶)"(۷)

#### العهدة على الراوى

حضرت عبدالبهاء در لوح جناب خدا کرم در بروجن چنین می فرمایند:

"... حضرت عیسی بن مریم را بر خر سوار کردند و تاجی از خار بر سر نهادند و در کوچه و بازار گرداندند یک یهودی بازی در آوردند که صحف ممتلاء از این اخبار است فرصت تفصیل ندارم و همچنین روایت کنند که سُمی از آن خر در نزد حضرت پاپ است و در یوم مخصوص زیارت آنرا می نمایند. العهدة علی الراوی. مقصود این است که از اهانات و استهزاء و لعن و طعن اعدا باید احبّاء وجد و طرب نمایند که الحمدلله تأسّی به حضرات انبیاء و اولیاء نمودند ..."(۸)

این تمثیل را دهخدا در کتاب امثال و حکم ضبط نموده و درباره آن چنین آورده است:

"العهدة على الراوى. از صحت و سقم اين خبركه نقل كردم آكاه نيستم. تمثل:

گرتو را این حدیث روشن نیست

عهده بر راوی است بر من نیست نظامی رجوع به العلم عند الله شود"(۹)

و در ذيل "العلم عندالله" چنين مسطور است:

"العلم عند الله. جمله را در جائی که شک در صحت گفتار و خبری کنند گویند نظیر: الله اعلم. العهدة علی الراوی. بگردن آنها که می گویند. خدا داناست".(۱۰)

#### فاقد شيء معطي شيء نشود

حضرت بهاء الله در لوح سلمان که در کتاب مجموعه الواح مبارکه به طبع رسیده چنین می فرمایند:

"... چه که معطی شیء را فاقد شیء ندانسته اند و میگویند محال است ..."(۱۱)

در ارتباط با کلام فوق تمثیل متداول آن است که میگوید: "فاقد الشیء لایعطیه". این تمثیل را کمال خلایلی در کتاب معجم کنوز الامثال و الحکم العربیه نقل نموده و آن را "مثل معاصر" دانسته است.(۱۲) معادل این مثل در زبان فارسی را دهخدا در امثال و حکم به صورت "فاقد شیء معطی شیء نشود"ضبط نموده و درباره آن چنین نوشته است:

"فاقد شيء معطى شيء نشود. نظير:

ذات نایافته از هستی بخش

کی تواند که شود هستی بخش خشک ابری که بود ز آب تهی

ناید از وی صفت آب دهــی". (۱۳) اشاره جمال قدم در متن لوح سلمان به "معطی شیء را فاقد شیء ندانسته اند" ناظر به یکی از قواعد فلسفی در کلام اسلامی است که می گوید: "معطی الشیء لا یکون فاقداً له". درباره این قاعده در آثار فلاسفه اسلامی نظیر فارابی، ابن سینا، ملا صدرا و حاج ملا

هادی سبزواری مطالب مفصّلی آمده است که نقل آن در این مقاله که اختصاص به مطالعه سوابق ضرب المثل های منقول در آثار مبارکه بهائی دارد ضروری نیست امّا برای آن که حق مطلب تا حدودی ادا شده باشد فقراتی از مندرجات کتاب قواعد کلّی فلسفه در فلسفه اسلامی را که در شرح قاعده "معطی الشیء لایکون فاقداً له" به رشته تحریر در آمده است ذیلاً نقل می نماید. خوانندگان علاقمند می توانند برای مطالعه تمام مطلب به آن کتاب و منابعی که در آن ارائه شده است مراجعه فرمایند:

## " معطى الشيء لا يكون فاقداً له

بخشنده همیشه چیزی را می بخشد که خود آن را دارا است زیرا اعطای شیء از روی فقدان، هرگز امکان پذیر نست ...

صدر المتألهين در باب قاعده بسيط الحقيقة كل است: "هذا اشارة الى الاشياء و اثبات اينكه حق تعالى همه اشياء است، الدليل. اما المدّعى فلا مطابق اصطلاح عرفا به اطلاق و تقييد تمسك نموده و البسيط كل الوجودات، بمطلق را فاعل وجود مقيد دانسته است. سپس نتيجه فاعل و غاية كل الوجودا كرفته كه چون مطلق مبداء هر گونه فضيلت و كمالى تعليق الحكم على الوصة است كه در موجودات مقيده وجود دارد خود مطلق به دان غاية الشيء كمالات سزاوار تر است. وى در ان غاية الشيء كماله و كداشتن جميع فضائل و كمالات سزاوار تر است. وى در ان غاية الشيء كماله و كانت غاية الشيء اينجا چنان كه معلوم است براى اثبات مقصود خويش وائد اذ لو كانت غاية الشيء الز قاعده "معطى الشيء لا يكون فاقداً له" استفاده وصول الشيء اليها من قبع اطلاق الوجود المطلق و الوجود المقيد على غير ما صدرالمتألهين در باب صالمشتهر بين اهل النظر. فان الوجود المطلق عند العرفاء علم حق تعالى به ذات خاص و الوجود المقيد بخلافه بكالانسان و الفلك و باب به اين ترتيب است: خاص و العقل و ذلك الوجود المطلق هو كل الاشياء مفيض و مبدع همه اشياء النفس و العقل و ذلك الوجود المطلق هو كل الاشياء مفيض و مبدع همه اشياء

على وجه ابسط و ذلك لانه فاعل كل وجود مقيد و كماله و مبدأ كل فضيلة اولى بتلك الفضيلة من ذى المبدء بفمبدء كل الاشياء و فيّاضها يجب ان يكون هو كل الاشياء على وجه ارفع و اعلى".

حاج ملّا هادی سبزواری (متوفّی ۱۲۸۹ یا ۱۲۹۰ ه.ق) معتقد است صدر المتألهین در این عبارت از شیوه دیگری غیر از آنچه در باب قاعده "بسیط الحقیقة کل الاشیاء" به کار برده است، پیروی می کند. زیرا عنوان مبحث را در اینجا "بسیط الحقیقة کل الاشیاء"قرار نداده است بلکه آنچه عنوان مبحث قرار داده این است که مبدأ وجودات، فاعل و غایت وجودات است. به این جهت در سبک استدلال نیز تغییر روش داده است و برای اثبات این مطلب از قاعدهٔ "معطی الشیء لا یکون فاقداً له" استفاده کرده است.

عبارت حاج ملّا هادى سبزوارى در اين باب چنين است: "هذا اشارة الى سبك آخر بتعبير المدعى و الدليل. اما المدّعى فلانا لا نجعل العنوان ها هنا البسيط كل الوجودات، بل نجعل ان مبدء الوجودات فاعل و غاية كل الوجودات و ها هنا ايضاً من قبيل تعليق الحكم على الوصف المشعر بالعلية و اما الدليل فهو ها هنا ان معطى الخير و الكمال لا يكون فاقدا له و ان غاية الشيء كماله و كمال الشيء هو الشيء مع امر زائد اذ لو كانت غاية الشيء و كماله فاقد له لم يكن وصول الشيء اليها من قبيل الاستكمالات بل من قبيل التكونات و التفاسدات".

صدرالمتألهین در باب صفات واجب الوجود و اثبات علم حق تعالی به ذات خویش نیز از این قاعده استفاده کرده و به آن استدلال نموده است. استدلال وی در این باب به این ترتیب است:

مفيض و مبدع همهٔ اشياء، در سراسر جهان هستي ذات

مقدّس باری تعالی است و از جمله موجودات جهان هستی آنگونه موجوداتی هستند که نسبت به ذات خویش عالم می باشد. چنانکه صور علمیه نیز از صف موجودات عالم هستی خارج نمی باشند. در این هنگام کفته می شود چونکه صور علمیه و موجوداتی که نسبت به ذات خویش عالمند از ذات مقدّس حق تعالی صادر گشته و به ذات وی منسوبند، ذات مقدّس باری تعالی نیز نسبت به خویش عالم است زیرا معطی شیء هرگز فاقد آن نیست. عبارت وی در این باب چنین است: "... سبق ان مبدع الاشیاء علی الاطلاق هو ذاته تعالی و من جملة ما یستند الیه هی الذوات العالمة و الصور العلمیة و المفیض لکل شیء او فی بکل کمال غیر متکثر لئلایقصر معطی الکمال عنه فکان الواجب علی ذاته".

و در جاى ديگر مى كويد: "و ايضاً يمتنع ان يكون مفيض الكمال قاصراً عنه فيصير المستوهب اشرف من الواهب و المستفيد اكرم من المفيد اذا لفطرة تأباه".

همانطور که دیدیم صدر المتألهین در مقام استدلال برای اثبات اینکه حق تعالی نسبت به ذات خویش عالم است از این قاعده استفاده کرده و مفاد آن را مقتضای فطرت و مطابق با عقل سلیم دانسته است. وی فطری بودن این قاعده را با جمله "والفطرة تأباه" تأکید نموده است. اگر کسی در این معنی تأمّل کند به روشنی می داند که ادعای فطری بودن قاعده، سخنی به گزاف نبست.

حاج ملّا هادی سبزواری، استدلال به این قاعده را برای اثبات عالم بودن حق تعالی به ذات خویش به صورت نظم بیان کرده چنانکه می گوید:

و هو تعالى عالم بالذات اذ

منه وجود عالمي الذات اخذ

اذ منه عالمي الذات اي العالمين بذواتهم اخذ و معطى الكمال ليس فاقداً له ..."(۱۴)

#### لا يحك جلدك الا ظفرك

حضرت عبدالبهاء در لوح ریاض افندی در لوزان چنین می فرمایند:

"هوالله

ايّها الرّياض المؤنّقة برياحين معرفة الله قد وصلنى تحريرك النّاطق بخلوصك في امرالله وتمنّيك الخدمة في سبيل الله طوبي لك من هذا المقصد الجليل بُشرى لك من هذا العمل العظيم ولكن لا بأس اذا ذهبت الى قطر المصر ايّاماً معدودات و مشيّت الامور حسب المرغوب و المثل المشهور لا يحكّ جلدك الا ظفرك ثمّ ترجع الى لوزان فارغ البال ساعى الايّام و اللّيال ناطقاً بثناء ربّك بين رجال لا تلهيهم العلوم عن ذكر ربّهم الحيى القيّوم ..."

مثل مشهور فوق در فرائد الادب چنین آمده است که "ما حکّ جلدک مثل ظفرک"(۱۵).

مثل فارسی متداول با همین مضمون نیز چنین است که اکس نخارد پشت من جز ناخن انگشت من".درباره این تمثیل در کتاب امثال و حکم دهخدا چنین آمده است:

اکس نخارد پشت من جز ناخن انگشت من. تمثل: بغمخوار کی چون سر انگشت من

نخارد کس اندر جهان پشت من سعدی نظیر: ما حک ظهر مثل یدی(یا) مثل ظفری. ما سد فقرک مثل ذات یدک. هر که بامید همسایه نشست گرسنه می خوابد. مرده مرا هیچ کس چون من نگرید. کس نکند بجای تو آنچه بجای خود کنی ..."(۱۶)

## آنها دو نفر بودند همراه ما صد نفر بودیم تنها

جناب دکتر سهراب فریدانی در شرح حال جناب رستم علیائی چنین نوشته اندکه جناب علیائی در هنگام تشرّف به اعتاب مقدّسه روزی در رکاب حضرت عبدالبهاء بود و آن حضرت تعریف های مختلف و حکایات شیرین نقل می فرمودند. از جمله فرمودند "وقتی یک عدّه از کاشی ها همراه بودند. عدّه آنها ده نفر بود. در بین راه دو نفر دزد به آنها بر خورده و آنها را لخت کردند. مردم به کاشی ها گفتند با این عدّه، حریف دو نفر نشدید؟ کاشی های ترسو جواب دادند، ما چندین نفر تنها بودیم، آن دو نفر همراه بودند. منظور از بی عرضگی کاشی ها است "(۱۷)

دهخدا در امثال و حکم خود تمثیل فوق را نقل نموده و درباره آن چنین نوشته است:

"آنها دو نفر بودند همراه ما صد نفر بودیم تنها. کاروانی از مردمان کاشان که بجبن و بد دلی مشهورند به حاکم شکایت بردند که دو راهزن کاروان صد نفری ما را غارت کردند. حاکم به تعجّب پرسید چگونه صد کس با دو تن بر نیامده اند. یکی از آنان در پاسخ گفت آنها دو نفر بودند همراه ما صد نفر بودیم تنها! یعنی آنها دو تن بودند و ما بیش از صد مرد نبودیم. از این مثل کاهی توبیخ ترسندگی عده کثیر را در برابر فئه قلیل خواهند و گاه از آن تحسین وفاق و یگانگی و تقبیح نفاق و اختلاف را اراده کنند".(۱۸)

## این الثری و الثریا

حضرت عبدالبهاء در لوحی که به اعزاز جناب شیخ محیی الدین کردی به تاریخ ۲۵ نوامبر سنه ۱۹۱۹ عز صدور یافته چنین می فرمایند:

اای یار مهربان دو نامه از شما رسید ... ترجمه مانند قشر است و اصل مانند مغز زیرا عبارت در نهایت فصاحت و

بلاغت است و ترجمه ممكن نيست حال مقصد آن است كه طالبان رائحه اى از آن رياض استشمام بنمايند اصل كلام حق است و ترجمه بيان خلق اين الثريا من ثرى و عليك البهاء الابهى".

و نیز در یکی از تواقیع صادره از طرق حضرت ولی عزیز امرالله خطاب به جناب آقا میرزا منیر نبیل زاده قزوینی که به تاریخ ۱۵ نوامبر سنه ۱۹۳۵ میلادی مورّخ است چنین مذکور است:

"... مفاد بیانات مبارکه در این اوقات این است که ثبوت و استقامت و رزانت و متانت یگانه وسیله نجاح و فلاح است این ناگواریها در مقابل امیدواریها هیچ حکمی ندارد ظلّ زائل است و خیال باطل معنویّت را مقامی بس ارجمند و حقیقت را رتبه ای برومند عنقای بقا در اوج اعلی و خراطین زمین در اسفل ادنی این الثّری من الثّریا باری امیدواری حضرتشان چنان که بامدادات غیبیّه وتائیدات امیدواری حضرتشان چنان که بامدادات غیبیّه وتائیدات تحقق یابد ودلبر موهبت چهره گشاید..."

مثل فوق را دهخدا در کتاب امثال و حکم ضبط نموده و درباره آن چنین آورده است:

"این الثری و الثریا. نظیر: این مجری السیل من مطلع السهیل. چه نسبت خاک را با عالم پاک. لاشه خر را بتازی چه نسبت. چراغ مرده کجا شمع آفتاب کجا. ما للتراب و رب الارباب. این الغراب و هوی العقاب. به بین تفاوت ره از کجاست تا به کجا.

خال مه رویان سیاه و دانه فلفل سیاه

هر دو جانسوزند امّا این کجا و آن کجا

میان ماه من تا ماه گردون

تفاوت از زمین تا آسمان است

زمرّد وگیـــه سبز هر دو همـــرنگند

ولیک زاین به نگین دان کشند و زان بجوال ازرقی

اگر چند ز آهو بود پشک و مشک

ولی پشک چون مشک نارد بها ابن یمین هرگردی گردو نیست. هرکه ریش دارد بابای تو نیست. ...(۱۹)

حضرت بهاء الله مفهوم مشابه "این الثری و الثریا"، یعنی "ما للتراب و رب الارباب" را در کتاب مستطاب ایقان چنین نقل فرموده اند:

"... باری، مقصود از این بیانات واضحه اثبات سلطنت آن سلطان السّلاطین بود. حال انصاف دهید که این سلطنت که به یک حرف و بیان این همه تصرّف و غلبه و هیمنه داشته باشد اکبر و اعظم است یا سلطنت این سلاطین که بعد از اعانت رعایا و فقرا، ایشان را چند صباحی مردم به حسب ظاهر تمکین می نمایند ولیکن به قلب همه معرض و مدبرند؟ و این سلطنت به حرفی عالم را مسخّر نموده و حیات بخشیده و وجود افاضه فرموده. ما للتراب و ربّ الارباب. چه می توان ذکر نسبت نمود که همه نسبت ها منقطع است از ساحت قدس سلطنت او ..."(۲۰)

۱- حضرت عبدالبهاء، رساله سیاسیّه (بمبئی: خط مشکین قلم، ۱۳۱۴ ه.ق)، ص ۱۳.

۲- در این لوح مبارک عبارت "الا لعنته الله ..." مأخوذ از قرآن مجید است که می فرماید: "الا لعنه الله علی الظالمین"(آیه ۱۸ در سوره هود ۱۱). در همین لوح مبارک عبارت "وسیعلم الّذین ظلموا ..." نیز آیه قرآنیه شماره ۲۲۷ در سوره شعراء(۲۶) است.

حضرت بهاء الله، كتاب بديع (پراك: زير و پالم، ١٩٩٢
 م)، ص ۶.

. ۴- محمّد سعيد مبيّض، الحكم و الامثال الشعبية في الديار الشامبة (قطره دارالثقافة، ۱۹۸۶ م)، ص ۲۲۳.

۵- علی اکبر دهخدا، امثال و حکم (طهران: امیر کبیر، ۱۳۶۱ ه.ش)، ج ۲، ص ۱۱۳۴.

۹- سعدی شیرازی، گلستان (طهران: خوارزمی، ۱۳۶۸
 ه.ش)، تصحیح و توضیح غلامحسین یوسفی، ص ۶۷.

۷- گلستان، ص ۲۶۷. درباره این حدیث در کتاب فیض القدیر (بیروت: دارالفکر، ج۴، ص ۴۶۱) که در شرح الجامع الصغیر به وسیله محمّد عبد الرؤوف المناوی به رشته تحریر در آمده از جمله چنین مذکور است که: "الفتنة المحنة و کل ما یشق علی الانسان و کل ما یبتلی الله به عباده ...".

۸- وحید رأفتی، مآخذ اشعار در آثار بهائی (دانداس: مؤسسه معارف بهائی، ۲۰۰۴ م)، ج ۴، ص ۳۲۷.

٩- امثال وحكم، ج ١، ص ٢٤٣.

١٠- امثال وحكم، ج١، ص ٢٤٢.

۱۱- حضرت بهاء الله، مجموعه الواح مباركه (قاهره: سعادت، ۱۹۲۰م)، ص ۱۴۰.

17- الدكتور كمال خلايلي، معجم كنوز الامثال و الحكم العربية (بيروت: مكتبة لبنان، ١٩٩٨م)، ص ١٧۴.

١٣- امثال وحكم، ج ٢، ص ١١٣٢.

۱۴- غلامحسین ابراهیمی دینانی، قواعد کلّی فلسفی در فلسفه اسلامی (طهران: مؤسّسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۷۲ ه.ش)، ج ۲، ص ۴۹۴-۴۹۹.

10- فرائد الادب از ضمائم المنجد (بیروت: دارالمشرق، ۱۹۸۶ م)، ص ۱۹۸۱.

۱۶- امثال و حکم، ج ۳، ص ۱۲۰۵-۱۲۰۶.

۱۷- سهراب فریدانی، دوستان راستان (لانگنهاین: لجنه نشر آثار، ۲۰۰۲ م)، ص ۳۲۲.

١٨- امثال وحكم، ج١، ص ٩٩.

١٩- امثال وحكم، ج١، ص ٣٣٠.

۲۰ حضرت بهاء الله، كتاب ايقان(لانگنهاين: لجنه ملّى نشر آثار، ۱۹۹۸ م)، ص ۸۱.

# به شرکت کنندگان مراسم بزرگداشت جناب دکتر ریاض قدیمی

### هوشمند فتح اعظم

ای یاران وفادار به شکرانه الطاف معلّم بزرگوار خویش انجمن آراسته اید جانتان خوش باد که مصداق این بیان جمال ابهی گشتید که می فرمایند:

"بنام خداوند دانا اسم وفا راحق جلّ جلاله دوست داشته و دارد و لازال به نیّر این اسم که از افق سماء فضل مشرق است ناظر ... "جناب دکتر ریاض قدیمی بیش از پنجاه سال است که چون چشمه معرفت جوشیده و تشنگان وادی عرفان را نوشانیده و به قوّه نافذه کلمات الهیّه با دم مسیحائی خویش در اجساد پژمرده یاران دمیده و از آن آب حیات زندگی بخشیده است. امروز در اطراف و اکناف جهان به هر سو که بنگریم نفوس مبارکه ای را می یابیم که در نهایت خلوص نیّت و با لیاقت و کفایت در سبیل عبودیّت حضرت احدیّت سبق رانند و مشار بالبنان و چون تحقیق نمائیم معلوم می شود که کل از زمره شاگردان آن معلّم ربّانی هستند که اگر شمع انجمنند شعله از آن چراغ افروخته یافته اند. بنده کمتر کسی را چون جناب دکتر قدیمی می شناسم که در تاریخ معاصر امر الهی اینقدر در عالم وجود مثمر ثمر بوده باشد و به عنوان یک فرد تأثیراتی چنان وسیع و عمیق در قلوب و ارواح نفوس گذاشته باشد و این نیست مگر از فضل و عنایت الهی که از بدو ظهور و طلوع شمس حقیقت شامل حال آن عائله مبارکه بوده است. ملاحظه فرمائید که از قلم مرکز میثاق حضرت عبدالبهاء در حق جد بزرگوارش چه می فرماید:

"ای مستضئی از انوار شمس حقیقت از قرار مسموع ... آن بنده جمال مقصودرا پیراهن تنگ است و بقا در بدن و تن عار و ننگ. شب و روز آرزوی جانفشانی دارند و هوای آتشفشانی و لئالی افشانی مقام فدا بسیار مقبول و مطلوب ولی الیوم باید چنان بود که در هر ساعتی شهید گشت و در هر دقیقه ای هزار جان فدا نمود امّا شهادت یک دفعه جان باختن و تا فضای اوج اعظم تاختن است ولی خوشتر آنکه در این بساط به کمال فرح و انبساط هر آن صد هزار جان فدا نمود و به خدمت امر حضرت احدیّت قیام کرد و به میدان بسالت و هدایت بتاخت و جنود ضلالت و ظلمت را در هم شکست و صف جنگ روحانی بیاراست و سپاه معانی ترتیب داد و علم دانائی برافراخت و هجوم شدید بر لشکر جهل و نادانی نمود و چون از این رزم عودت گردید عزم بزم ملکوت ابهی کرد و با کوس و حشم و چتر و عَلم حرکت نمود و با کمال بشارات عنایات به ملکوت ابهی با کوس و آیات ظفر و فتح و رایات نصرت و غلبه شتافت و این خوشتر و دلکش تر است."

جناب ریاض قدیمی خوشبخت بود که خویش را مصداق آن عنایت مرکز میثاق نمود و به معنای کلمه هر ساعتی در سبیل عبودیّت جمال کبریا قدم به میدان فدا نهاد. شب و روز نیاسود و هر دم در فکر آن بود که نفعی برساند و اثری بگذارد و ثمری بردارد و چه خوب موفّق گشت چنانکه علاوه بر تربیت نفوس و ترویج ارواح و ترویج کلمة الله به تألیفات مفیده عدیده پرداخت که همواره محل مراجعه و استفاده اهل حقیقت بوده و خواهد بود و نام نامیش را در تاریخ عصر تکوین مخلّد خواهد ساخت.

حال که صحّت این نفس نفیس رو به نقصان نهاده و ندای بشارت ملکوت هر دم نزدیکتر به گوش می آید آن نور مجسّم آماده آن است که شمع وجودش از این تنگنای فنا به شبستان بقا در بزم لقا انتقال یابد و در صوامع ملکوت برافروزد و در این مرحله نیز سرمشقی برای همه ما به دست دهد.

بنده و شفیقه که هر دو از عاشقان آن دلداده جمال رحمانیم آرزویمان چنان بود که در جمع شما می بودیم و بوسه بر جبین مبین آن یار قدیم میزدیم و عذر تقصیر می خواستیم و رجا میکردیم تا گوشه چشمی نیز به ما فرمایند امّا افسوس از این موهبت محرومیم و مغموم و به حضور قلب دلخوش و مسرور.

ع نوامبر ۲۰۰۵

# متن سخنان جناب دکتر روح الله خوشبین در جلسه تودیع به مناسبت بازنشستگی ایشان از خدمت در مؤسسهٔ معارف بهائی

#### دوستان و سروران گرامی

در حدود هشتاد سال پیش در شهر اراک نوزادی متولد شد که چون راه نه ماهه را در شش ماه پیموده بود کسی باور نداشت که بیش از چند روز یا چند ماه زنده بماند ولی ملاحظه می فرمائید که در بیش از هشتاد سالگی در جمع سروران به زندگی ادامه میدهد.

این مسئله در زندگی من بارها مصداق پیدا کرده است:

در جوانی و پس از خاتمه تحصیل از دانشکده حقوق آنگاه که اشتیاق جوانان بهائی به هجرت خارج بالا گرفته بود من هم به قصد مهاجرت به بحرین عازم خرمشهر شدم که لجنه مهاجرت کشورهای عربی در آنجا تشکیل میشد. متأسفانه به من گفته شد جناب ابوالقاسم فیضی از بحرین اطّلاع داده اند تا دو سه ماه دیگر مهاجری به بحرین عازم نشود یکی از اعضاء لجنه پیشنهاد کرد که به مسجد سلیمان بروم و موقّتاً در شرکت نفت استخدام شوم و به تشکیل محفل روحانی آن شهر تشکیل محفل روحانی آن شهر کمک کنم و دو سه ماه بعد عازم

محل مهاجرتی شوم ولی این دو سه ماه در حدود سی و شش سال به طول انجامید.

در حدود شانزده سال پیش نیز که جناب دکتر محمّد افنان مدیر محترم مؤسّسه معارف بهائی به لسان فارسی عازم ارض اقدس بودند به این بنده پیشنهاد شد که برای مدّت شش ماه به طور موقّت در خدمت مؤسّسه بمانم ولی این شش ماه نیز به مدّتی قریب شانزده سال به درازا کشد.

خوشبختانه مؤسسه معارف بهائی در ادامه پایه های مستحکم و اقدامات دامنه داری که جناب دکتر محمّد افنان و سرکار خانم دکتر مهری افنان در افکندند و همکاری صمیمانه و پیوسته اعضاء هیأت مدیره به شهادت ساحت اقدس بیت العدل اعظم الهی و محفل مقدّس روحانی ملّی بهائیان کانادا به موفقیّت های شایانی نائل آمد، موفقیّت های شایانی نائل آمد، متجاوز از ۷۶ کتاب و جزوه و رساله از آثار مقدّسه بهائی و تألیفات دانشمندان و نویسندگان و مؤلفین و

مترجمین بهائی تهیّه، طبع و نشر کرد. به تشکیل کنفرانسهای بین المللی، ناحیه ای و محلّی و تأسيس كلاس هاى امرى اقدام نمود، به تهيّه و طبع و نشر دو مجلّه عندلیب، فصلنامه محفل روحانی ملّی کانادا و پژوهشنامه، نشریه مجلّه پیام بهائی توفیق یافت. تعداد بسیاری از کتب و نشریّات بهائی را به رایگان برای مهاجرین فارسی زبان کشورهای امریکای جنوبی و افریقا و همچنین احبّای عزیز افغانستان وگرجستان ارسال داشت و با همکاری شبکه گسترده ای که در کشورهای دیگر داشت به صورت یکی از بزرگترین توزیع کنندگان آثار بهائی به زبان فارسی در جهان درآمد ... و صدها انتصارات دیگر که در این جمع فرصت یادآوری آن نیست.

البته این انتصارات مرهون خدمات بی شائبه مؤلفان و نویسندگان کتب و رسائل و مقالاتی است که آثار ارزنده خود را برای طبع و نشر در اختیار مؤسسه قرار دادند که تشکر و

امتنان خود را تقدیم حضورشان ميكنم.

عزیزی را که مستقیماً در مؤسسه رساندند: خدمت کرده یا می کنند ارج میگذارم: جناب دکتر محمّد افنان و سركار خانم دكتر مهري افنان كه پزشكي، اشكان وهمن. مساعدت هاي ايشان بلا وقفه ادامه داشته و دارد، اعضای هیأت مدیره، جناب مهندس بهروز جبّاری لطف و عنايتشان همواره شامل مصلح. همسرم و من بوده است، جناب هنرمندان طرّاح روی جلد نشریّات دكتر ضياء هدائي امين صندوق هیأت مدیره که یاری ایشان و همسر بهزاد جمشیدی و حامد ارجمند. گرامیشان در بدو ورود به کانادا جناب مهندس شهاب رحمانی که نسبت به این عبد و همسرم فراموش نخواهد شد. جناب مهندس فريار ارجمند، سركار خانم ژاله حقشناس، جناب دكتر نورالدين انوری، سرکار خانم ثریّا شادمان و سركار خانم سيمين خاوري.

> سركار خانم مينو فراغه مسئول توزيع و فروش و حسابداری نشریّات مؤسّسه، ماشین نویس های مؤسّسه خانمها طوبی آگاه زاده، ندا فرهنگی و نغمه رحیمیان.

جناب داريوش محمودي همكار مۇسسە.

جوانان عزیزی که نوسازی و تعميرات ساختمان سابق مؤسسه را همچنین همکاریها و مساعی یاران به نحو بسیار استادانه به انجام

جنابان امید هدائی، امید افنان، بامداد و بهداد جبّاری، محمّد

از اعضاء سابق هیأت مدیره: مهندس بهمن بهادر، سركار خانم مهر دخت بهادر، دکتر منوچهر ادیب اریب و همسر گرامیشان شفائی، دکتر مهران انوری، دکتر سرکار خانم دکتر فرهنگ جبّاری که امیر هوشنگ مهر آسا و جناب پژمان

مؤسسه خانم میترا رشیدی و جنابان

در کمال اخلاص تنظیم و تعمیر دستگاه های کامپیوتری مؤسسه را انجام داده اند. جناب آرش زارع كه اكنون در مشرق الاذكار ويلمت به خدمت مشغولند.

این فهرست تمام نخواهد شد مگر اینکه از سه همکار از دست رفته نیز یاد شود:

متصاعد الى الله جناب ابراهيم خلیلی از اعضاء اولیّه هیأت مدیره و مهاجر قبرس، متصاعد الى الله مهندس سعید خاوری متصدی قسمت فروش و توزیع نشریّات و

متصاعده الى الله خانم نيكو باوقار ماشین نویس پر کار مؤسسه که یادشان گرامی باد.

در خاتمه مقال لازم میدانم از همسر گرامیم پریوش سمندری به خاطر همکاری های ارزنده ایشان در زمینه تهیه و تألیف و ترجمه کتب و مقالات متعدد و همچنین جبران کمبودها و نارسائی های این عبد تشكّر و عذرخواهي كنم.

صميمانه اميدوارم مؤسسه معارف بهائى تحت هدايت ساحت اقدس بیت العدل اعظم الهی و با مدیریّت داهیانه جناب مهندس امید هدائی به انتصاراتی بس عظیم تر موفّق و مؤيّد گردد.

به قول معروف:

ما نکردیم خدمتی بسزا دیده ما در انتظار شما است



عندلیب شماره ۹۰

# درگذشت منوّر خانم نامدار-کیانی دکتر محمّد افنان



در حومه شهر گردیدند برای بار دوم

از سرزمینی که وطن دوّم آنان به

حساب می آمد به ایران فرستاده

شدند. شهرهای بزرگ ایران در آن



ایّام از لحاظ رفاه و آسایش به مراتب از مسکو عقب افتاده تر بودند.

باری این خانواده که در کمال رفاه و راحت زندگی کرده بود نخست مدّتی در مشهد و قوچان اقامت نمودند و پس از اینکه مادر در آنجا در عنفوان جوانی بعد از عمل جرّاحی به ملکوت الهی شتافت خانواده به طهران انتقال یافتند. ضایعه از دست دادن مادر بر فرزندان بی نهایت گران بود و با اینکه منوّر خانم با قبول ازدواج با جناب ابوالقاسم کیانی یکی از جوانان برازنده بهائی که ایشان هم عدّت ایمان به امر بهائی رانده از

سن پطرزبورگ بود دوره جدیدی را در زندگی آغاز کرد که شاید مقدّمه آرامش و آسایش شود، امّا به فاصله کوتاهی پدر بزرگوار در حادثه اتومبیل جان خود را از دست داد و چند سالی بیش نگذشت که برادر ارشد نیز در سانحه هوائی (سقوط هواپیما) همراه همسر و دو فرزندش جایشان خالی ماند. منور خانم در همان سالها به همراه همسر و دختر خردسال و پسر خردسال تر در اجرای نقشه مهاجرتی چهل و پنج ماهه به عراق و موصل سفر کردند و مدّت کوتاهی که از یک سال تجاوز نکرد در آنجا به وسائل مختلف كوشيدند تا مستقر گردند.

همسر عزیز که تحصیلات دانشگاهیش در رشته تعلیم و تربیت بود به ناچار به شغل مغازه داری و فروشندگی پرداخت و هر آنچه سرمایه با خود آورده بودند در این راه به کار انداخت و پس از یک سال که دولت عراق بهائیان را اخراج کرد همه را به قیمتی ناچیز فروختند و دست خالی به ایران برگشتند و زندگی را دوباره آغاز كردند. جناب ابوالقاسم كياني دوباره به خدمت وزارت فرهنگ در آمد و منوّر خانم هم چون به زبان روسی تسلّط داشت به عنوان منشی و ماشین نویس در انجمن فرهنگی ایران و شوروی مشغول به کار شد. سالها بعد مجدّد این خانواده که اکنون به داشتن دختر دیگری مشمول مزید برکات الهی شده بود به قصد هجرت و شرکت در نقشه دهساله راهی ایتالیا شد و در ناپل مستقر شدند. ده سال این خدمت دوام یافت و به همّت آنان و سایر احبّای ایرانی و ایتالیائی محفل روحاني ناپل تأسيس شد. بعد از صعود نابهنگام جناب ابوالقاسم کیانی در ناپل، منور خانم گاهی ساکن ایران و زمانی در ممالک اسكانديناوي و بالاخره با همه فرزندان که هر یک خانواده ای

مستقل بنیاد نهاده بود در کانادا مستقر شدند. بیست سال آخر حیات را در کانادا گذراندند و در این سرزمین مبارک بود که ترقیّات و دستاوردهای فرزندان و نوه ها را به چشم ظاهری نیز دید و از وجودشان لذّت برد و با دوستان قدیم و جدید ایرانی و کانادائی عشق ورزید و محبّت دید.

با اینکه حیات این خانم محترم همواره به علّت ایمان ثابت بهائی و اخلاق و آداب انسانی مشحون از سرور روحانی بود تا به جائی که دیگران را نیز متأثّر و متذکّر میداشت امّا از لحاظ جسمانی هرگز آسایش و راحتی نیافت و از همان ابتدای حیات با پدر و مادر در تحمّل مشكلات و زحمات حاصل از آن ایّام شریک و سهیم بود. زندگانی مشارالیها همیشه قرین درد و رنج بود و هر چه بزرگتر شد مرارت ایّام را بیشتر احساس فرمود. بی شک اگر تربیت روحانی و عشق و محبّت حقیقی این خاندان نبود و جوهر اخلاق و آداب بهائی در او متمکّن نمی شد، تحمّل این همه مشكلات راكه از عهده هر فردي بيرون است نمى توانست نمود.

نمی شد، تحمل این همه بخته جانب که در خانمه این مشکلات را که از عهده هر فردی مختصر جا دارد گفته شود این بیرون است نمی توانست نمود. است که در سال ۱۹۱۸ که یقیناً منوّر خانم مظهر صفا و محبّت و شاهد ایجاد و تولد افراد فراوان و همواره حامل سرور و ملاطفت بود اتّفاقات و تحوّلات گوناگون بود

فکر و ذکرش ایجاد روح دوستی و محبّت وکار و بارش در تبلیغ امرالله باخلاق واعمال وكفتار وكردار بود مشارالیها نظر به علاقه قلبی با معارف امر بسیار مأنوس و محضر بزرگان امر را دریافته بود. اطّلاعات امری و عمومی ایشان در کمال شكوفائي وكمال بود. أيشان زبان روسی را مانند فارسی هر دو را در حد زبان مادری می دانست. به انگلیسی و ایتالیائی نیز تا حدّ لزوم برای تبلیغ و معاشرت با مردم آشنا بود و کتب امری همه این زبانها را به راحتی استفاده می فرمود. منور خانم به عزّ عنایت حضرت ولی امر مفتخر شده و خطاب به او توقیعاتی مرقوم فرموده اند. در مدّت حیات چندین بار به فیض زیارت اعتاب مارکه در ارض اقدس توفیق یافت و در هفتاد سالگی سفری پر خاطره به زادگاه خود نمود. دیدار از مسکو نه تنها مشارالیها را بسیار خوش افتاد بلكه باعث تشويق دوستان آن سرزمین و وسیله تبلیغ بعضی علاقمندان به امر گردید. نکته جالب که در خاتمه این

عندلیب شماره ۹۰ صفحه ۷۳

> چگونه سرگذشت نهضت جهانی كمونيسم در شكل و صورت روسي آن با تولّد دختری که در خاندانی مؤمن یا به عرصه وجود نهاد چنان با هم گره خورده است که در هر موقعیّتی از حیات این نوزاد آثاری از انفعالات و تأثّرات متقابل دیده میشود. جالب اینکه این دو نوزاد که در سال ۱۹۱۸ یا به عرصه وجود نهادند یکی با همه عظمت و خانم دکتر مهری افنان شهرت جهانگیرش ۷۰ سال بعد به بوته فراموشی سپرده شد امّا دیگری به مدد روح ایمانی حیات جاودانی دوست عزیز تاریخ یاد او را زنده خواهند داشت. آیا این همه از برکت فیوضات تجلّی مظهر الهی و حقایق روحانی نست که همواره پاینده و اثر بخش

> > توسّط محفل روحانی ملّی بهائیان كانادا

بیت العدل اعظم از دریافت نامه مورّخ ۷ جون ۲۰۰۵ حاوی خبر درگذشت خانم منور نامدار با تحیّت و محبّت عمیق خراسانی محزون گردیدند. سالهایی که ایشان صرف خدمت به امر مارک نمودند و از جمله خدمات مهاجرتی ایشان در عراق و ایتالیا

همواره در خاطره ها خواهد ماند. مطمئن باشید که ادعیه بیت العدل اعظم در عتبات مقدّسه برای ارتقاء روح ایشان در عوالم الهی همراهشان خواهد بود. برای تسلّی بازماندگان ایشان نیز دعا می شود. همراه با تحبّات بهائي دارالانشاء

۹ جون ۲۰۰۵

یافت که بازماندگانش در طول خبر صعود مادر عزیزتان منوّر خانم نامدار كياني قلب مرا محزون نمود. در جوار مقامات مبارکه به درگاه جمال مبارک تضرع می نمایم که بركات لانهايه شامل حال روح منیرشان فرماید، مقامشان را در ملکوت ابھی اعتلا دھد و تسلّی و آرامش به قلوب عزیزانشان عطا کند.

لطفأ مراتب همدردی و تسلیت مرا به اعضای خانواده عزیزتان ابلاغ فرمائيد.

على محمّد ورقا

### ياابن الانسان

انت ملكي و ملكي لا يفني كيف تخاف من فنائك و انت نوری و نوری لایطفی كيف تضطرب من اطفائك وانت بهائي وبهائي لايغشي وانت قمیصی و قمیصی لايبلي فاسترح في حبّك اياى لكى تجدني في الافق الاعلى.

## آغاز امر الهي در همدان

مطالب ذیل را بنده محسن صمدانی در سن هشتاد و پنج سالكي فرزند مرحوم هاشم صمدانی فرزند مرحوم حاج ملا یوسف که در سال ۱۲۶۰ هجری قمری در مکه حضور حضرت نقطه اولی مشرّف و به دیانت بابی مؤمن گردیده اکنون در سال ۱۳۸۱ شمسی مطابق سال ۱۵۹ بدیع جهت اطّلاع فرزندان و همچنین بنا بر اطّلاعی که در یادداشتهای محقّق عاليقدر و دانشمند جليل جناب اشراق خاوری در دارالتحقیق بین المللی مورد مطالعه قرار گرفته و ذکری از پدرم هاشم صمدانی که املاک و احشام و کلیه دارائیش در قریه گره چاقه شش کیلومتری شهر همدان به علّت بهائی بودن مصادره و از قریه اخراج گردیده مقرر فرموده اند حقير اطّلاعات خود را در این مورد معروض دارم لذا آنچه تا سن پنجاه و پنج سالگی خود از مرحوم پدرم هاشم صمدانی شنیده و به خاطر دارم ذیلاً يادآورميگردم:

ابتدا شرحی را که در صفحه ۵۷۵ کتاب عهد اعلی زندگانی حضرت باب تألیف جناب دکتر ابوالقاسم

افنان مربوط به تشرّف حاج ملّا یوسف پدر هاشم بدیانت بابی مرقوم است عیناً درج می گردد:
"دیگر از مردم ایران که در سال ۱۲۶۰ هجری قمری به زیارت مکّه مشرّف شدند حاجی ملّا یوسف از مردم همدان و از علماء طریقه شیخیّه بود که در شهر مکّه از دعوی حضرت باب اطّلاع حاصل کرد و با ایشان ملاقات نمود و به دیانت بابی گروید.

حاج ملا یوسف در قریه گره چاقه نیم فرسخی شهر همدان زندگی میکرد ولی برادرش ملا آقا بابا که او نیز در سلک علماء و ملاها بود در شهر همدان سکونت داشت و صاحب عنوان بود.

حاج ملّا یوسف در مراجعت به همدان برادرش ملّا آقا بابا و بستگانش را به دیانت بابی تبلیغ کرد. وقتی حضرت طاهره از بغداد به قزوین میرفت در سر راه در همدان در منزل همین ملّا آقا بابا وارد شد و میهمان او بود.

ملا آقا بابا و پسرش ملا عبدالله در محاربه قلعه طبرسی به شهادت رسیدند. پسر دیگر ملا آقا بابا ملا علی بود که با بنی اعمامش ملا

#### محسن صمداني

هاشم و ملّا شعبان اولادهای حاجی یوسف در شهر همدان زندگی میکردند و فامیلهای اعظمی های همدان که بعضی در ایران و بعضی در خارج از ایران هستند از اعقاب و اولاد همین حاج ملا يوسف و ملّا آقا بابا مي باشند" ابتداء لازم میدانم به طور اختصار از زندگانی حاج ملّا یوسف که در مكّه به حضور حضرت باب و ايمان به دیانت بابی مشرّف گردیده مطلب را شروع كنم. ايشان قبل از رفتن به مکّه دارای عیال و صاحب پنج فرزند بوده چهار فرزند ذکور به نامهای حسینعلی، نظرعلی، حسنعلی، محمود و دختری به نام سکینه که بنده در خردسالی آنانرا دیده بودم. حسینعلی و نظر علی ازدواج كرده و اولاد هم داشتند. حاج ملّا يوسف پس از مراجعت از مكُّهُ اقدام به ازدواج دوّم نموده بنام مريم و أز مشارٌ اليها سه فرزند به نامهای هاشم، صغری و شعبان به وجود آمده مطلب قابل توجّه این است که حاج ملّا یوسف به مریم عيال دوّم خود و فرزندان خردسالش که در موقع فوت او هاشم پانزده ساله، صغری دوازده ساله و شعبان

عندلیب شماره ۹۰

چهار ساله بوده اند ابداً ذکری از بابی شدن خود ننموده به قرار معلوم در مراجعت از مكّه به عيال اوّل و فرزندانش ذکری از دیانت بابی نموده علاوه بر اینکه قبول نکرده اند با ناملایمات و بدرفتاری عائله خود روبرو شده که اقدام به ازدواج دوّم نموده و ایمان خود را از مریم عیال ثانوی و فرزندان صغیرش مكتوم داشته و تا آخر الحيات اظهاری در مورد ایمان خود ننموده و اینان نیز آن مرحوم را متدیّن به دیانت اسلام دانسته و مسلمان بوده اند پس از مرحوم شدن حاج ملا یوسف حسینعلی فرزند ارشد از عیال قبلی که میبیند پدرش با ازدواج ثانوي اولاداني بوجود آورده که باید از ارث پدر سهمی ببرند بنای بد رفتاری را با مریم و فرزندانش شروع نموده و آنانرا از حیاط اندرون به قسمت بیرونی ساختمان که محل سکونت نوکر و قسمتی را برای مهمان اختصاص داشته منتقل نموده و میگوید تا زمانی که سه اولاد صغیر هستند مبتوانید در قسمت بیرونی ساختمان زندگی کنید بنابراین پدرم هاشم که اولاد ارشد مریم بوده با مادر و خواهر و برادرش شعبان در همان ساختمان سكونت داشته و بعداً كه

پدرم به سن رشد رسیده توانسته در جوار همان ساختمان ملک پدر ساختمانی تهیّه و عائله را سرپرستی نماید و قسمتی از املاک زراعتی و باغات و بیشه ها و احشام سهم ارث پدر را از حسینعلی گرفته و زندگی مستقلی را شروع میکند و با ابتکار و فعّالیّتی که به خرج داده تدریجاً موفّق شده زمینهای زراعتی و بیشه ها و باغات را بهتر از قسمت حسینعلی و برادر و خواهر ناتنی خماید.

در سن سی سالگی پدرم با صدیقه خانم صبیه (حاج محمّد علی که در مراجعت از مکّه بین راه مرحوم شده) ازدواج نموده و همگی مسلمان بوده اند تا اینکه پدرم روزی در منزل فرد مسلمانی که دوست بوده اند و در امزاجرد زندكى ميكرده مهمان بوده صحبت از دیانت بابی میشود در امزاجرد عدّه ای بهائی وجود داشته پدرم از دوست مسلمان خود سؤالاتي درباره بابی نموده و خود بنابر آنچه در منبر و مسجد شنیده بود مطالبی ناروا و دور از حقیقت به بابی ها نسبت ميدهد شخص مسلمان صاحبخانه اظهار میکند آنچه درباره آنان شنیده اید درست نیست سالها است ما همسایه بهائی داریم

مردمان خوبی هستند پدرم میگوید ما صحبت از بابی کردیم بهائی كدام است؟ جواب ميشنود: من نمیدانم از همسایه تقاضا میکنم به منزل من بيايد با او صحبت كنيد. به هر حال همسایه بهائی وارد میشود پدرم از ایشان میپرسد شما بابی هستید میگوید بهائی هستم. بالاخره پدر سؤال میکند شما روزه و نماز هم دارید شخص بهائی اظهار ميكند البته. پدرم تقاضا ميكند با صدای بلند نماز بخواند شخص بهائی وضو گرفته نماز وسطی را با صدای بلند تلاوت میکند پدرم از كلمات الهي تحت تأثير قرار كرفته تقاضای کتاب می نماید شخص بهائی اظهار میکند من کتابی که به شما بدهم ندارم در شهر شخص بهائی دیگری را به شما معرّفی میکنم. بالاخره پدرم با ملاقاتهای مكرّر در شهر همدان و كرفتن كتاب مستطاب ایقان پس از چند ماه در سال ۱۲۸۷ شمسی به دیانت بهائی مؤمن میگردد. پس از چندی شعبان و صغری و مادرشان مریم نیز امر مبارک را قبول می نمایند. در آن ایّام مادرم صدیقه خانم که هنوز بهائی نشده و طفلی شش ماهه (به نام ابوالمعصوم که فرزند ارشد پدرم بود و در سن نود سالگی در سال

۱۳۸۰ شمسی مطابق سال ۲۰۰۱ میلادی صعود نمود) داشته پدرم پس از تصدیق به امر مبارک آشكارا مشغول تبليغ ميگردد. جريان به اطّلاع مادر صديقه خانم و دائي ایشان که پس از فوت پدرشان قیّم خواهر زاده خود بوده میرسد مشارالیه نزد پدر آمده میگوید شنیده ام تغییر دین داده و مسلمان نیستی. پدر جواب میدهد مطابق آیات قرآن کریم دیانتم را کامل كرده ام. قائم آل محمّد و مظهر ظهور بعد را که در آیات قرآن است قبول کرده ام دائی مادرم میگوید ما مطلب را شنیده بودیم و از مجتهد سؤال كرده كه تكليف ما چيست؟ مجتهد فتوی داد که طلاق لازم نیست زن مسلمان به شوهر کافر حرام است زن و بچّه را از بابی بگیرید و شوهر بدهید بنابراین ما زن و بچّه را میبریم خلاصه پدرم اظهار میکند من زن و فرزندم را دوست دارم ولى ظهور مظهر الهى را نميتوانم ناديده بگيرم و كتمان عقيده كنم فكر نميكنم عيال من از عمل شما خوشحال شود. جواب میدهد من دائی و قیم او هستم فتوای مجتهد برای ما کافی و لازم الاجراء است به هر حال مادر ما را با طفل شش ماهه اش ميبرند و

مادر ما را با این رفتار و عمل ناپسند بسیار ملول و ناراحت می کنند. پس از دو هفته مادر نزد مادرش اظهار میکند به دائی بگوئید مرا به منزل شوهرم روانه كند من شوهرم و فاميل او را دوست دارم. حضرت رسول و ائمه اطهار را قبول دارند من از شوهرم بچه شش ماهه دارم. از عمل دائي بي نهايت ناراحتم. اگر مرا به خانه شوهرم بر نگردانید بدون اطّلاع شما ها خودم به خانه شوهرم برمیگردم. بالاخره پس از گفتگوی بسیار مادرش و دائی و دیگر افراد فامیل آنان با مادرم اتمام حجّت می کنند که اگر به خانه شوهر کافر برگردی تا عمر داری و ماها زنده هستیم دیگر نسبت تو از ما قطع شده ما را نخواهی دید و ما ها را با خانواده بابي ها ارتباطي نخواهد بود. مادر ما تمام شرائط را قبول كرده ميكويد بهتر است محترمانه مرا روانه کنید به هر حال با مجادله و مكالمه بالاخره مجبور ميشوند ایشانرا با طفل شش ماهه سوار اسب نموده همراه نوکر به منزل پدرم برده پس از باز شدن درب منزل نوكر مراجعت نموده و تا آخر الحيات مادر و خواهر و دائى و هیچیک از افراد فامیل او را ملاقات نكرده اند و مادرم تدريجاً

با کسب اطّلاع از امر الهی دیانت بهائی را قبول و هشت فرزند بهائی تربیت نموده و در سن هشتاد و شش سالگی در سال ۱۳۶۰ شمسی مطابق دسامبر ۱۹۸۱ میلادی در شهر هانور آلمان روح پر فتوح و صبورش به عالم بالا صعود نمود.

به طوری که قبلاً ذکر شد پدرم مرحوم هاشم صمدانی در سال ۱۲۸۷ شمسی بامر مبارک مؤمن شده و در تمام ایّام حیات درکمال شجاعت چه در ده گره چاقه و چه در شهر به تبلیغ امر الهی مشغول و برادر ناتنی از عیال قبلی حاج ملا یوسف به نام حسینعلی که خیلی متعصّب بوده رعایای ده را بر علیه پدرم تحریک نموده مرتباً نزد حكومت همدان و مجتهدين گروهی مراجعه و شکایت و ضوضا بر قرار نموده که ما ها را به دیانت بابی و بهائی تبلیغ میکند کافر است. سنواتی این جریانات ادامه داشته و پدر به وسائل مختلف از جمله جناب جلال خاضع ایادی عزیز امرالله که در آن زمان (سلطان= سروان) افسر سوار و فرمانده گردان سوار فوج همدان بودند هر چند ماه يكبار به اتّفاق حبيب الله خان مدبّر که ایشان نیز خزانه دار فوج بوده اند

با چند سرباز سوار به دیدار پدرمان به ده گره چاقه آمده در داخل ده و باغات و زراعات سرکشی و رعایا و حسینعلی برادر ناتنی را مرعوب و تا حدّی در مشکلات و تعدّی تخفیف حاصل و مدّت ده سال این جریانات ادامه داشته و در سال ۱۲۹۷ شمسی که فوج همدان به شهرستان كرمانشاه منتقل مي كردد پدر از پشتیبانی جناب خاضع محروم و حملات و تحریکات شدید مجتهدین شروع شده اقدام به آتش زدن خرمن ها و قطع درخت بیشه و باغات در شب ها نموده و مجتهدین مردم را تحریک به قتل پدر می نمایند طوری موقعیّت و فشار از طرف حاکم همدان و مجتهدین بر پدر سخت میشود که مجبور به ترک خانه و زندگی و املاک شده و با تهدید و تحذیر اسناد مالکت را از ایشان میگیرند. پس از آن چند سالی در همدان دگان داری نموده و امور عائله را میگذرانده اند.

در آن زمان مبلّغین جریانات امور احبّای الهی در هر منطقه را حضور حضرت عبدالبهاء مرقوم مینمودند جناب آقا سیّد حسن هاشمی زاده که در همدان این وظیفه را عهده دار بوده اند جریان واقعه را ضمن

ساير رايرت ها حضور مبارك مرقوم میدارند در جواب عریضه مورّخه ٢٢ ذيحجّه ١٣٣٧ ضمن مطالب متعدّد نسبت به احبّای الهی همدان فرموده اند(و به جناب آقا هاشم و آقا شعبان پیام روحانی برسان اگر چه از قریه اخراج شدند انشاء الله بقوه معنویه از هر شهری باج روحانی گیرند) و همچنین در صفحه ۱۲۷ مکاتیب جلد چهارم مرقوم است جناب داوود از احبّای همدان که افتخار تشرّف حضور مبارک را داشته ذکری از یاران همدان نموده هیکل مبارک درباره پدر و عمویم می فرمایند (کوید جناب هاشم هشم ثرید نماید و به ضیافت دوستان خانه و کاشانه بیاراید و جناب شعبان به نفس رحمان بیاساید) پدر تا سال ۱۳۰۹ شمسی به نحوی که عرض شد به کار کسب دکانداری مشغول بوده به قرار چون سرمایه رو به اتمام بوده قصد مهاجرت به کرمانشاه نمود و حقیر در آن زمان در مدرسه تأیید همدان به تحصيل مشغول بودم. بالاخره در سال ۱۳۱۰ شمسی به اتّفاق مادر با هفت فرزند از بیست ساله تا دو ساله به كرمانشاه نزد پدر عزیمت نمودیم و پس از سه سال آخرین اولاد پدر در کرمانشاه تولّد

یافت و زندگی ساده و آرامی را در آن شهر گذراندیم در سال ۱۳۲۲ بنده در طهران ساكن شدم و بالاخره پس از سنواتی پدر و مادر و عائله به طهران منتقل و سکونت اختیار نمودند پدر مردی بود بسیار متحمّل و خوش مشرب همیشه در جمیع احوال مسرور و شاکر بود از صحّت کامل جسم و روح برخوردار و با اینکه آشنائی به خیابانهای شهر بزرگ طهران نداشت همه روزه با كبر سنّ دو ساعت قبل از ظهر و دو ساعت بعد از ظهر برای امر تبلیغ در پارکهای شهر با اتوبوس رفت و آمد نموده نقطه نظر تبلیغش به جوانان به خصوص دانشگاهیان را هدف تبليغ قرار ميداد. حدود يكصد سال عمر بدون هيچگونه كسالت و عارضه و بالاخره در دیماه ۱۳۵۰ شمسی روح پر فتوحش در طهران دار فانی را وداع نموده و به عالم بالا صعود نمود. ۱- مطلب دیگری که لازم به ذکر است: نام پدرم را حاج ملّا یوسف و مریم عیال ثانوی ایشان قاسم گذارده اند از طفولیّت تا قبل از اخراج از قریه چون بهائی شده به قاسم بابی معروف بوده در عریضه جناب هاشمی زاده هم به

حضور حضرت عبدالبهاء يقينا اسم

ایشانرا قاسم ذکر نموده ولی هیکل مبارک هاشم فرموده اند. هم در مکتوبی که به جناب هاشمی زاده مرقوم فرموده اند و هم در مکاتیب جلد چهارم که قبلاً ذکر شد پدر نیز از آن تاریخ به بعد نام خود را هاشم قرار داده و در سال ۱۳۰۴ شمسی که سرشماری و صدور شناسنامه معمول گردید خود را هاشم و نام فامیلی صمدانی را انتخاب نموده کلمه ای است که در اکثر الواح و آثار مبارکه ذکر شده است.

۲- مطلب دیگری ضمن ایمان آوردن ملا یوسف به حضرت نقطه اولی در مکّه در کتاب عهد اعلی صفحه ۵۷۵ مرقوم است (فامیل اعظمی های همدان که بعضی در ایران و بعضی در خارج از ایران هستند از اعقاب و اولاد همین حاج ملّا یوسف و ملّا آقا بابا می باشند. این اشتباه که فقط فامیل های اعظمی را از اعقاب و اولاد حاج ملّا یوسف و ملّا آقا بابا دانسته اند از آنجا ناشی شده که تصوّر فرمودند هاشم و شعبان که اولاد حاج ملّا یوسف و از یک مادر یعنی مریم نام فامیلشان هر دو اعظمی بوده در صورتیکه هاشم صمدانی اولاد ارشد به طوری که قلاً ذكر شد حدود يانزده سال پس

از فوت پدر به شرف ایمان فائز و سپس تدریجاً توانسته برادرش شعبان و خواهرش صغری و مادرشان مریم را به امر مبارک آشنا و به شرف ایمان و ایقان فائز گردیده اند و در موقع صدور شناسنامه هر یک از دو برادر نام فامیلی جداگانه به نام صمدانی و اعظمی را انتخاب نموده اند.

۳- توضیح دیگر راجع به اعقاب و اخلاف ملّا آقا بابا است که توضيحاً يادآور ميشود ملا آقا بابا دارای دو فرزند بوده به نامهای ملّا عبدالله و ملّا علی به طوری که در شرح بابی شدن حاج ملّا یوسف مرقوم است و ملّا آقا بابا و پسرش ملّا عبدالله در محاربه قلعه طبرسی به شهادت رسیده اند ملا عبدالله ازدواج نکرده بود و اولادی از ایشان باقی نمانده که اعقاب و اخلافی نام برده شود و ملّا علی اولاد ثانوی ملّا آقا بابا از ازدواج اوّل خود که بهائی بوده دختری بوجود آمده بنام طوبی و در طفولیّت طوبی مادرش مرحوم شده ملّا على مجدّداً كه ازدواج كرده زن متعصّب مسلمانی بوده که چهار اولاد داشت هیچ یک بهائی نشدند و طوبی خانم که مادرش بهائی بوده به سنّ نه سالگی در

زمان حیات ملّا علی با شعبان اعظمى ازدواج نموده آنچه حقير به خاطر دارم این خانم که همسر عموی بنده بود بسیار مؤمن و مخلص و در تربیت اولادش کوشا و صاحب هشت فرزند میگردند که اکنون سه نفر از فرزندان به نام های آقای نصرت الله اعظمی و آقای علاء الدّین اعظمی که هر دو در هلند ساكنند و روحيه خانم صمدانی که همسر اخوی حقیر به نام مرتضی در امریکا می باشند مطلبی را هم می باید قبلاً ذکر می نمودم اینست که ملّا علی دو سال پس از اینکه دخترش طوبی خانم که با جناب شعبان اعظمی عموی بنده ازدواج مي كند ايشان صعود مي كنند.

۴- به طوری که در صفحه ۳ ذکر شد پدرم جناب هاشم صمدانی و صدیقه خانم دارای هشت فرزند بودند که فقط چهار نفر از آنان در این عالم باقی مانده اند به نام محسن، مرتضی، محبوبه خانم و فریدون که سه نفر اسامی مذکور در امریکا و محبوبه خانم در آلمان امریکا و محبوبه خانم در آلمان بوجود آمده که به سنّ رشد رسیده و بوجود آمده که به سنّ رشد رسیده و دارای نوه های متعدّد و به طور کلّی در حدود یکصد و پنجاه نفر از

عندلیب شماره ۹۰

اعقاب و اخلاف سه نفر اولاد حاج ملًا یوسف مرحوم که در مکّه حضور حضرت نقطه اولی مشرّف و امر مبارک را شناخته اند و مؤمن و موقن بوده اند در قارّات امریکا و ارویا و استرالیا که ابتدای امر فقط سه نام فامیل از هاشم صمدانی و شعبان اعظمي و صغرى تقوائي تشكيل ميشد امروز از اين دو اولاد ذكور ملّا يوسف مرحوم از فاميل صمدانی و اعظمی از اولاد ذکور تعداد زیادی در ممالک مختلف به همین نام فامیل در ظلّ امر الهی و از اولاد اناث که با یاران شرق و غرب ازدواج نموده به نام فامیلی های متعدّد و مختلف در اطراف و اكناف عالم به خدمت مشغول و مألوفند.

اسامى چهار فرزندان هاشم صمدانى كه صعود نموده اند عبارتند از: ابوالمعصوم، بهيّه، ضرغام، بهمن و اسامى پنج فرزندان متصاعد الى الله شعبان اعظمى عبارتند از: ذبيح الله، عطاء الله اول، عطاء الله دوّم، وجيه الله و قدسية.

۵- مطلب دیگری که لازم به یادآوری است اینکه جناب حاج ملّا یوسف که دیانت خود را به عیال ثانوی و مهربانش مریم و اولاد

صغیر و معصوم اظهار نکرده و از حقیقت و شناسائی مظهر امر الهی محروم کرده در عالم بالا از این موضوع پشیمان و با توسّل به درگاه پروردگار توانا و طلب تأیید برای آگاهی آنان فضل الهی شامل و موجبات ایمان پدرم هاشم صمدانی به امر مبارک به وسیله شخصی غیر بهائی فراهم و سپس همه افراد عائله از ازدواج ثانوی تدریجاً به دیانت بهائی مؤمن گردیده اند.

باید گفت حاج ملا یوسف فردی پاک طینت بوده که در بین هزاران نفر حجّاج سال حجّ اكبر لياقت درک بیان الهی را داشته که به شرف ایمان مفتخر و در مراجعت از مكّه با تبليغ و تقليب برادر خود ملّا آقا بابا و يسرش ملا عبدالله اينان علاوه بر اینکه امر مبارک حضرت نقطه اولی را پذیرفته اند خود را به قلعه طبرسی رسانده و به مقام شهادت نائل شده اند و فرزندش هاشم صمدانی نیز با اراده مبارک حضرت عبدالبهاء كه درباره اخراج ایشان از قریه فرموده اند اگر چنانچه از قریه اخراج شدند انشاء الله به قوّه معنویّه از هر شهری باج روحانی گیرند که در سن سی سالگی به تصدیق امر الهی فائز شده اند تا

آخر الحیات در امر تبلیغ الهی کوشا و از هر شهری خود و اعقاب و اخلافشان از فیض باج روحانی بهره مند گردیده اند این از عنایات لانهایه الهیه است.

هو الله

ای مفتون دلبر آفاق نامه به تاریخ ۲۲ ذي الحجّه ۱۳۳۷ وصول یافت.بشارت روحانیّت احبّاء بود و اینکه در این سالهای اضطراب و انقلاب در صون حمایت رت الارباب بالنسبه به دیگران در امن و امان بودند این موهبت مانند آفتاب در جمیع شرق و غرب واضح و آشكار شد احبّاء كه پيش مبغوض كل بودند به ميمنت تعاليم جمال مبارک محبوب کل گشتند جمیع شهادت بر پاکی و آزادگی آنان میدهند به شکرانه این موهبت باید هریک از احبّاء در اعلاء کلمة الله جانفشانی نماید و به تبلیغ پردازد. به جناب مرتضی خان نوری نهایت محبّت و مهربانی میرسانم و به جناب ميرزا محمّد خان اديب زاده تهيّت ابدع ابهي تقديم مي نمايم و به جناب ميرزا ابراهيم آقا اسمعيل اف و آقا مشهدی محمّد علی آقا از قبل من خلوص قلب و مهربانی برسانيد و به جناب آقا حسين بقّال تحيّت ابدع ابهى ابلاغ دار البته سبب هدایت دیگران خواهد گشت عندلیب شماره ۹۰ صفحه ۸۰

#### سعدى و عندليب

#### سعدى

بخت جوان دارد آن که با تو قرین است پیر نگردد که در بهشت برین است گرتو اشارت کنی که قبله چنین است سعدی از این پس که راه پیش تو دانست کر رہ دیگے رود ضلال مبین است

#### عندليب

بر سر کویت هر آنکه گوشه نشین است ایمن از آشوب آسمان و زمین است از اثـر اسم اعظمــی که تو داری کشور دل ها تو را به زیر نگین است خط تو شيــرازه صحيفه جان است روی تو دیباچـه کتاب مبیـن است آنچه نموده است سجن را چو گلستان نغمه جان بخش عندلیب حزین است

النشئة الاخرى جناب حاج الخلق العظيم است. به جميع احبًا فرداً فرداً تحيّت محترمانه و اشتياق

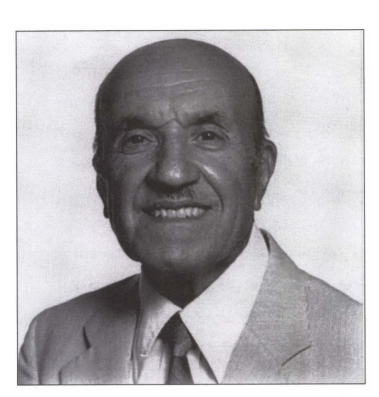
عبدالبهاء عبّاس 1444

و به جناب آقا شیخ صادق شیخ هذه النشئة الاولی و بشری لها فی الاسلام بشارت تأييد و توفيق و علويّت در دو جهان برسان از عبدالرّحيم اصفهاني في الحقيقه الطاف الهي مستدعيم كه مانند ثابتند و راسخ و سبب هدايت شمع برافروزند و در نهاوند درختی نفوس چند گشتند امیدم چنان بارور گردند و به جناب آقا هاشم و است که بروجرد را مجرد از ظلمات آقا شعبان پیام روحانی برسان آگر تقالید نمایند و مخاصمه اعداء که چنانچه از قریه اخراج شدند انشاء سبب هجرت ایشان و جناب آقا الله بقوّه معنویّه از هر شهری باج سیّد علی اکبر و جناب میرزا حسن روحاني گيرند به محفل روحاني و گشت اين آتش به قوّت الهيّه كميته مدرستين تأييد و موهبت و خاموش شود دوباره بتوانند كه محفل تقدیس و محفل ثابتین و علمی در بروجرد برافرازند و به محفل الفت و محفل خدّام اطفال جناب آقا ميرزا سليمان تحيّت ابدع و محفل درس و تبليغ و قرائت خانه ابهي برسان اعانه که به جهت تأیید و محفل اعانه خیریه و محفل ترویج و تبلیغ نمودند در درگاه درس تبلیغ نساء و محفل تبلیغ احدیّت بسیار مقبول و همچنین اناث جميعاً از قبل عبدالبهاء نهايت همّتي كه جناب ميرزا ايّوب و آقا سرور و حبور ابلاغ نما از فضل حق میرزا موسای بهزادی به جهت نشر متوقّعم که این محافل را در ظلّ نفحات نمودند بسیار محبوب و ملكوت مشمول لحظات عين ممدوح ومقبول. اى جناب هاشمى رحمانیّت فرماید و به جناب آقا زاده ملاحظه نماکه با وجود تنگی میرزا محمّد خان تبریزی حاضر وقت وضیق مجال نامه مفصّل شما نهایت محبّت را داشته و داریم را به تمامه جواب مینگارم و این از جناب شيخ محسن في الحقيقه تأييدات ملكوت نور مبين ذو منجذب ملکوت الهی هستند و در تبليغ جهد جهيد مبذول ميدارند البتّه تأييد شديد خواهند يافت. به من برسان و عليك البهاء الابهي ایشان از پیش تحریری ارسال گشت به همچنین قرینه محترمه شان صبیه جناب ميرزا نعيم على بهاء الله الابهى كه زاده دل و جان آن متصاعد الى الله است طوبى لها في

### ازگلخن فانی به گلشن باقی

دکتر کیخسرو راستی در سال ۱۹۱۱ در شهریزد در خانواده ای متمسّک به آئین زرتشت متولّد شد. پدرش استاد مهربان از معلّمین مدرسه زرتشتیان بود که به انفاس خوش ملا بهرام و حاجى محمّد طاهر مالمیری به ایمان زنده شد. دکتر راستی با داشتن یدری چون استاد مهربان، یک شبه مراحل عشق محبوب را پیمود، تحصیلات ابتدائی و دبیرستانی را در شهر یزد به اتمام رساند و در حین درس خواندن چون به زبان انگلیسی آشنائی داشت در داروخانه ای که "انجمن زرتشتیان هند" در یزد دائر کرده بودند برای ترجمه مشغول به کار شد. بعد از گرفتن دیپلم دبیرستان به طهران رفت و در رشته پزشكى به تحصيلات خود ادامه داد. سیس به یزد مراجعت نمود تا با حرفه پزشكي و طبابت به خدمت مردم آن منطقه و مداوای بیمارانشان بيردازد.

دکتر راستی به زبانهای دری، فارسی، انگلیسی، فرانسه و نیز عربی تسلّط داشت و با معلومات وسیعی از معارف بهائی که اندوخته بود کلاسهای گوناگون را



اداره میکرد. در شهر یزد چندین سال افتخار عضویّت محفل مقدّس روحانی را داشت که زمان خدمتش با واقعه ابرقو مصادف شد.

دکتر راستی همراه با دیگر اعضای آن محفل منور، اسیر زندان شد و مدّت یک سال و هفت ماه محنت زندان را چشید و در ایمان و ایقان استوار ماند. سالها در بیمارستان میثاقیه در کمال اخلاص به طبابت پرداخت و برای مرخصی و دیدار فرزندانشان به انگلستان و سپس به امریکا رفت و در هر جا ساکن شد

به خدمت امر قائم بود.

در روز ۱۶ اکتبر ۲۰۰۳ میلادی روح والایش قفس تن را رها کرد در حالی که یک دنیا خاطره خوش از مداوای ماهرانه و انسانیش در دل بیماران و مراجعانش بر جای گذارد. روح پر فتوحش قرین لطف الهی باشد. به همسرشان، سرکار خانم روح انگیز راستی(خاضع) که در بودند و به فرزندانشان مهران مهرداد و مهوش صمیمانه تسلیت می گوئیم و صبر و شکیبائی برایشان می گوئیم و صبر و شکیبائی برایشان آرزو داریم.

### مشتركين بسيار عزيز مجله عندليب

به علّت تغییر جهت کلّی در خدمات و وظائف مؤسسه معارف بهائی، لازم میداند صمیمانه از تأخیر در نشر مجلّه از حضور همه آن عزیزان که در طی سالیان متمادی با حمایت و تشویق خود به انتشار آن کمک نموده اند عذرخواهی نماید.

امید چنان است که با تأییدات جمال اقدس ابهی و در ظلّ عنایات معهد اعلی و هدایت محفل مقدّس ملّی بهائیان کانادا، هیأت تحریریه جدید به جبران گذشته قیام و اقدام کند و این مجلّه روز به روز در جهت ترقّی و تکامل سیر نماید و از تشویق و همکاری و هم دلی خوانندگان و نویسندگان عزیز بیش از پیش برخوردار شود.

با عرض تشکّر مجدّد مؤسّسه معارف بهائی



