



عکس تاریخی نمایندگان چهلمین انجمن شور روحانی ملّی بهائیان ایران رضوان ۱۳۳ بدیع، اردیبهشت ۱۳۵۴ از آلبوم طرازالله گلشن از خوانندگان گرامی تقاضا می شود اسامی نفوسی را که میشناسند به عندلیب اطّلاع دهند

فصلنامه محفل روحاني ملمي بهائيان كانادا بەزبان فارسى

'Andalíb Vol. 21, Serial # 81, ASSN 1206-4920 Association for Bahá'í Studies in Persian 596 Upper Sherman, Hamilton, Ontario, L8V 3M2 Canada Tel: (905) 388 0458 Fax: (905) 3881871 Email: pibs@bellnet.ca Website: www.absp.org

Publications Mail Agreement # 40020690

شمارهٔ دوم سال بیست و یکم شمارهٔ پیاپی ۸۲ از انتشارات مؤسّسهٔ معارف بهائی، همیلتون، انتاریو، کانادا

حق چاپ محفوظ است

صفحه

# فهرست مندرجات عندلیب شماره ۸۲

| and |                                                                                     |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣   | ۱ _ در بارهٔ لوح احمد فارسی، نوشتهٔ جناب ادیب طاهر زاده، ترجمهٔ دکتر باهر فرقانی    |
| ^   | ۲ _ مرقومهٔ دارالانشاء بیت العدل اعظم الهی                                          |
| ٩   | ٣ _ كتاب ايقان، مصاحبة نيسان صهبابا جناب هوپر دانبار                                |
| 10  | ۴ _ فرهگ دوستی و ارج نهادن به علم در شاهنامهٔ فردوسی، شعر                           |
| 17  | ۵. فرهنگ دوستی ایرانیان از آغاز تا به امروز، دکتر شاپور راسخ                        |
| 3   | ۲ _ نوع دوستی، شعر، دکتر علی آبادی                                                  |
| ٣٢  | ۷ _ از نامه های قدما، دکتر وحید رأفتی                                               |
| 4.  | ۸ _ اطلاعیهٔ مجمع عرفان                                                             |
| 41  |                                                                                     |
| 40  | ۹ _ فاران، دکتر منوچهر مفیدی                                                        |
| 87  | ۱۰_ امة الله می بولز (ایادی امرالله می ماکسول)، عبّاس ثابت                          |
|     | ۱۱_ حضور حضرت عبدالبهاء، دکتر سیروس علائی                                           |
| 04  | ۱۲_ پیام گیر تلفن شعرای ایرانی، از یکی از خوانندگان عندلیب                          |
| 07  | ۱۳_ موفَّقیّت در تبلیغ، نوشتهٔ ناتان رونشتاین، ترجمه صادق مهربان                    |
| ٦.  | ۱۴_ نسیم عنایت، شعر، دلیله ثابت (طبیبی)                                             |
| 11  | ۱۵_ گرسنگی یا اشتها، دکتر سهراب خوشبین                                              |
| 73  | ۱۲_`یک خبر جالب، برقراری دائمی تدریس رشتهٔ "اقتصاداخلاقی" در دانشگاه باری ایتالیا   |
| 74  | ۲۷_ لحظه های حسّاس برای تبلیغ                                                       |
| 79  | ۸۱_ جلوگیری از فقر، هدایت الله جاوید                                                |
| V٣  | ۲۸_ جنولیری از طرع مدایک است بازید<br>۱۹_ زن برخاسته، شعر ، زلیفهٔ عطائی شاعر افغان |
| VF  |                                                                                     |
| YA  | ۲۰_ نقدی بر کتاب رگ تاک، دکتر کاویان میلانی، ترجمهٔ مینو فراغه                      |
| 1/1 | ۲۱_ زندگی، شعر، از یکی از خوانندگان عندلیب                                          |

عندلیب شمارهٔ دوم، سال بیست و یکم، شمارهٔ پیاپی ۸۲ \_ ۱۵۹ بدیع، ۱۳۸۱ شمسی، ۲۰۰۲ میلادی حقّ اشتراک سالیانه (چهار شماره)۴۰ دلار و دو ساله (هشت شماره) ۷۵ دلار است.

پرداخت به وسیلهٔ کارت های اعتباری ویزا و ماستر کارد ویا چک شخصی و یا چک بانکی (Money Order) میسَر است مشترکین گرامی میتوانند شمارهٔ آخرین مجلّه ای را که حقّ اشتراک آن را پرداخته اند در آدرس گیرنده روی پاکت محتوی مجله در جلوی نام خودشان ملاحظه فرمایند و در صورتی که دورهٔ اشتراکشان پایان یافته برای پرداخت وجه اشتراک جدید اقدام بفرمایند.

لطفا در صورت تغییر آدرس، مجلّه را از آدرس جدید مطّع بفرمائید زیرا هر بار پس از توزیع، تعداد زیادی از مجلاَت به علّت تغییر آدرس گیرنده توسّط پست پس فرستاده می شود.

> Association for Bahá'í Studies in Persian 596 Upper Sherman, Hamilton, ON, L8V 3M2, Canada Tel: (905) 388 0458 Fax: (905) 388 1870 Email: pibs@bellnet.ca Website: www.absp.org

ترجمة دكتر باهر فرقانى

صفحة ٣

نوشته جناب اديب طاهر زاده

لوح احمد فارسی\*

در عراق بود به مصاحبت با نفوس شریره پرداخت و بالاخره همین نفوس او را بسبب زبان بدی که داشت بقتل رساندند.

تقریباً دو سوّم از این لوح مبارک بوسیله حضرت ولی آمرالله بزبان انگلیسی ترجمه شده است در این لوح مبارک حضرت بهاءالله نصایح و وصایای مشفقانه خویش را به بابیان علی العموم و احمد علی الخصوص عنایت فرموده اند. برای این که اهمیّت این لوح مبارک را درک کنیم لازم است بیادآوریم که این لوح در اوایل اقامت حضرت بهاءالله در ادرنه و قبل از این که میرزایحیی به سوء قصد علیه آن حضرت اقدام کند نازل شده است. حضرت بهاءالله این لوح مبارک را نازل فرمودند که این نفوس را براه حق و حقیقت از احمد می خواهند که قلب خود را پاک و مقدّس کند جملات زیر قسمتی از عبارات افتتاحیه این لوح مبارک است:

" ای مؤمن مهاجر عطش و ضماء غفلت را ازسلسبیل قدس عنایت تسکین ده و شام تیرهٔ بُعد را بصبح منیر قرب منوّر گردان بیت محبّت باقی را بظلم شهوت فانی و خراب مکن و جمال غلام روحانی را به حجبات تیره نفسانی مپوش تقوای خالص پیشه کن و از ماسوی الله اندیشه منما و معین قلب منیر را بخاشاک حرص وهویٰ مسدود مکن و چشمهٔ جاریهٔ دل را از جریان باز مدار بحق متمسّک شو و بحبل عنایت او متوسّل باش" (۲) منایت او متوسّل باش" (۲) از خلق قوای مختلفه را درانسان تشریح می فرمایند:

این لوح مبارک بر عکس لوح احمد عربی مفصّل است و بلسان فارسی بافتخار حاجی میرزا احمد کاشانی نازل شده میرزا احمد کاشانی برادر ناتنی حاجی میرزاجانی و حاجی محمّد اسماعیل که از گشته اند می باشد. حاجی میرزاجانی نخستین کسی بود که در کاشان بشرف ایمان به حضرت اعلی فائز شد وی در مکّه به حضور حضرت باب رسیده بود و در عداد یکی از مؤمنین صمیمی بشمار میرفت. حاجی میرزا احمد و برادر ناتنی دیگرش حاجی محمّد اسماعیل در اثر معاشرت با این برادر هر دو بامر حضرت باب مؤمن شدند.

حاجی میرزا احمد بر عکس دو برادر دیگر که در امرالهی ثابت و مستقیم ماندند در برابر حضرت بهاءالله به بيوفائي قيام كرد و به ميرزا يحيى ملحق شد. حضرت بها ءالله در یکی ازالواح (۱) در بارهٔ حاجی میرزا احمد میفرمایند که او کسی بود که بحضور مبارک رسید و افتخار مصاحبت آن حضرت را يافت ولي بشرف عرفان مقام حضرتش موفّق نشد ندای حقّ را بارها شنید ولی اجابت نکرد. حضرت بهاءالله لوح احمد فارسی را در ادرنه برای او نازل کردند تا او را به سبیل ديانت و ايمان هدايت فرمايند اين لوح در حقيقت مراتب شفقت و بردباری حضرت بها الله را نشان میدهد چه که حاجی میرزا احمد شخصی بد قلب، بدرفتار و بد زبان بود و بجای اینکه روش خود را اصلاح کند همچنان به غفلت خود ادامه داد و با میرزا یحیی همدست شد و نفاق و اختلاف زیادی در ميان اصحاب ايجاد نمود بالاخره حضرت بهاءالله او را از محضرخود طرد و امر فرمودند از ادرنه خارج شود و به عراق برود وقتی هم که

فائز گردید ای بندگان اگر از بدایع جود و فضلم که در نفس شما ودیعه گذارده ام مطّلع شوید البتّه از جمیع جهات منقطع شده بمعرفت نفس خود که نفس معرفت من است پی برید"(۴) حضرت بهاءالله در لوح احمد در توبیخ نفوسی که

بر ضدَّشان قيام كردند چنين مي فرمايند: "ای بندگان بنیان مصر ایقان حضرت سبحان را بنقر وهم و ظنون منهدم مكنيد چه كه ظنّ لم يزل مغنى نبوده و لايزال نفسى را بصراط مستقیم هادی نگشته. ای عباد ید قدرت مبسوطة ممدودة مرتفعة سلطنتم را مغلول فرض گرفته اید و رحمت منزلهٔ مسبوقهٔ غیر مقطوعه ام را مقطوع داشته اید و سحاب مرتفعه متعالية جود و كرمم را ممنوع و غير مهطول فرض نموده ايد آيا بدايع قدرت سلطان احديتم مفقود شده ویا نفوذ مشیّت و احاطهٔ اراده ام از عالمیان ممنوع گشته؟ اگر نه چنین دانسته اید چرا جمال عزّ قدس احديّتم را از ظهور منع نموده اید و مظهر ذات عزّ ابها را از ظهور در سماء قدس ابقاء ممنوع داشته اید اگر چشم انصاف بگشائید جمیع حقایق ممکنات را از این بادهٔ جدیدهٔ بدیعه سرمست بینید و جمیع ذرّات اشیاء را از اشراق انوارش مشرق و منور خواهید یافت فبئس ما انتم ظننتم و سآء ما انتم تظنّون" (٥)

حضرت بها الله در این لوح مبارک همچنین انذار می فرمایند که در این دورخداوند دست مخالفین و دشمنان را از دامن امر کوتاه خواهد نمود. عبارات زیر نمونه ای از این آیات قهریّه است.

"بگو ای عباد غافل اگرچه بدایع رحمتم جمیع ممالک غیب و شهود را احاطه نموده و ظهورات جود و فضلم بر تمام ذرّات ممکنات سبقت گرفته و لکن سیاط عذابم بسی شدید است و ظهور قهرم بغایت عظیم"(٦)

© Afnan Library Trust 2018

"چشم ودیعهٔ من است او را به غبار نفس و هوی تیره مکن و گوش مظهر جود من است او را باغراض مشتهیّهٔ نفسیّه از اصغای کلمهٔ جامعه باز مدار قلب خزینهٔ من است لئالی مکنونهٔ آنرا بنفس سارقه و هوس خائن مسپار دست علامت عنایت من است آنرا از اخذ الواح مستورهٔ محفوظه محروم منما..."(۳)

این مفاهیم عالیه، شرافت و صفائی را که انسان در ظلّ امر حضرت بهاءالله کسب خواهد نمود بطور اجمالی نشان میدهد. مطالعهٔ آثار مبارکه بصراحت نمایان میکند که مقصد کلّی از ظهور حضرت بهاءالله خلق انسان جدیدی است که افکار و اعمالش در این عالم فضائل عالیه وخصائص الهیّه را منعکس و آشکار کند

حضرت بها الله در لوح احمد عالم بشریّت را چنین نصیحت می فرمایند:

"حال ای عباد از سراج قدس منیر صمدانی که در مشکاة عزّ ربّانی مشتعل و مضيئ است خود را ممنوع ننمائيد و سراج حبّ الهي را بدهن هدایت در مشکاة استقامت در صدر منیر خود برافروزید و بزجاج توکّل وانقطاع از ماسوی الله از هبوب انفاس مشرکین حفظش نمائيد اى بندگان مَثَل ظهور قدس احديّتم مِثل بحريست كه در قعر و عمق آن لآلي لطيفة منيره ازيد از احصاء مستور باشد و هر طالبي البتّه بايد كمر جهد و طلب بسته بشاطى آن بحر درآید تا قسمت مقدّره در الواح محتومهٔ مکنونه را علی قدر طلبه و جهده اخذ نماید حال اگر احدی بشاطی قدسش قدم نگذارد و در طلب او قيام ننمايد هيچ از آن بحر ولآلي آن کم شود و یا نقصی بر اووارد آید؟ فبئس ما توهمتم في انفسكم و ساء ما انتم تتوهمون اي بندگان تالله الحق آن بحر اعظم لجّى و موّاج بسی نزدیک و قریب است بلکه اقرب از حبل وريد به آني بآن فيض صمداني و فضل سبحاني و جود رحمانی و کرم عزّ ابهائی واصل شوید و

حضرت بهاءالله در یکی ازالواح (۷) ذکر می فرمایند که اگر بخاطر مواهب و حکمت الهی نبود دست قدرت خداوندی نفوسی را که کوچکترین آزار به مؤمنین وارد ساخته بودند اخذ میکرد و این ارض یک لحظه هم بآنها پناه و امان نمیداد این البتّه در مورد کسانی است که از روی جهل و ضعف به آزار احبّا می پردازند ولکن آنهائی که به کمال عناد به ایذا و اذیّت احبّای الهی برخاستند و با استفاده از قدرت خود به نابودی امرش قیام کرده اند به فرموده حضرت

بها الله بید قدرت اخذ شده و خواهند شد. تاریخ امر بهائی این جریان را بارها نشان داده است تمام آنهائی که به مخالفت امر و هیاکل مقدّسهٔ آن یعنی حضرت باب، حضرت بها الله و حضرت عبدالبها و قیام نمودند به مجازات لازم رسیده اند حضرت ولی امرالله در بیان این مکافات الهی چنین مرقوم میفرمایند:

"حال چون به صفحات تاريخ اين امر اعظم طيّ قرن اوّل بهائی نظر افکنیم مشاهده می نمائیم که ملوک و سلاطین و امرا و شاهزادگانی که در شرق و غرب به دعوت مؤسّسين اين آئين نازنين وقعى ننهاده ويا پيام الهي را مورد سخريّه و استهزاء قرار داده و یا حکم اخراج و تبعید آن طلعات قدسیّه را صادر نموده و یا به کمال قساوت ييروان آنان را بمصائب شديده مبتلا ساخته و یا در تنزیل مقام و تزییف اصول و مبادى رحمانيّه قيام نموده اند كلاً به سياط غضب الهی گرفتار و باسقام و آلام بی منتهی مبتلا گشته اند بعضی تاج و تخت خود را از دست دادند و برخی انقراض و اضمحلال دودمان خویش را به رأى العين مشاهده كردند ياره اى بقتل رسیدند و جمعی مخدول و منکوب گشتند و خود را در مقابل سیل حوادث مغلوب و بی پناه مشاهده نمودند.

مرکز خلافت اعدا عدو امرالله که شمشیر ظلم شدند و کثیری دیگر جام ذلّت چشیدند و به جزای

حضرت بهاءالله در یکی ازالواح (۷) ذکر علیه شارع مقدّس بکشید و سه بار حکم تبعید می فرمایند که اگر بخاطر مواهب و حکمت الهی مظهر کلّی الهی را امضا نمود عاقبت به خاک نبود دست قدرت خداوندی نفوسی را که مذلّت افتاد و به همان سرنوشتی دچار گردید که کوچکترین آزار به مؤمنین وارد ساخته بودند اخذ رؤساء یهود مسبّبین شهادت حضرت روح در قرن

اوّل مسيحي تحت حكم و سيطرة فرمانروايان

رومی خویش بدان مبتلا شده بودند. زعمای قوم ... دشمنان دین و ناقضین از خائنین و مدبرین ومنکرین که بتمام قوی در ظاهر و خفا به ایجاد فساد و تشتیت شمل یاران و انهدام تأسیسات و مشروعات امریّه همّت گماشته بودند واحدا بعد واحد با سرعتی حیرت انگیز متفرّق و یریشان بل منهزم و منعدم گردیدند و همچنین برخى ازفحول مؤمنين ومدافعين ومبارزين امرالله که در صف مقدم قرار داشتند و بعضی از اصحاب و مهاجرین و کُتّاب شرع اعظم و مرکز ميثاق اتم حتّى بستگان و منتسبين نفس مقدّس مظهر امرالله مانند ميرزا يحيى وصيّ اسمى حضرت باب و غصن اکبر مذکور در کتاب عهد سبحانی که از ظلّ ظلیل امرالله خارج و به تزييف نام شريعة الله و ايجاد رخنه و شقاق دربين پيروان اسم اعظم مألوف بودند جميع من غير استثناء از مقامات مشخّصه ای که احراز نموده بودند ساقط گشتند. بعضی خیبت آمال و سخافت افكار و اعمال خویش را به دیدهٔ عنصری مشاهده نمودند و جمعی در گرداب تدّنی و فلاکت غوطه ور گردیدند و هیچیک از آنان نتوانست وحدت اهل بهاء را متزلزل نماید و سیل جارف امرالله را از حرکت باز دارد. وزرا و سفرا و حکام و رجال دولت نیز که قصد اطفاء نور مبین کردند و علّت سرگونیهای متتابع شارع مقدس گردیدند کلاً در اثر مخالفتشان با اساس امرالله از مقام خویش ساقط و هابط گشتند جمعي مورد قهر وغضب سلاطين مخدوم و قبله گاه خود قرار گرفتند و مردود درگاه واقع

عندليب شمارة ۸۲

و پاینده و از نظریات مردم مستقل و مستغنی است حضرت بها ءالله در این لوح در بارهٔ عظمت ظهور خویش چنین می فرمایند:

"ای عباد لآلی صدف بحر صمدانی را از کنز علم و حکمت ربّانی به قوّهٔ یزدانی و قدرت روحانى بيرون آوردم وحوريّات غرف ستر و حجاب را در مظاهر این کلمات محکمات محشور نمودم و ختم اناء مسک احدیّه را بيدالقدرة مفتوح نمودم و روائح قدس مكنونة آنرا بر جميع ممكنات مبذول داشتم حال مع جميع اين فيوضات منيعة محيطه و اين عنايات مشرقة لميعه اگر خود را منع نمائيد ملامت آن بر انفس شما راجع بوده و خواهد بود."

ای عباد نیست در این قلب مگر تجلّیات انوار صبح بقا و تكلّم نمى نمايد مگر برحقّ خالص از يروردگار شما يس متابعت نفس ننمائيد و عهدالله را مشکنید و نقض میثاق مکنید باستقامت تمام بدل و قلب و زبان به او توجّه نمائید و نیاشید از بیخردان دنیا نمایشی است بی حقیقت و نیستی است به صورت هستی آراسته، دل به او مبندید و از یروردگار خود مگسلید و مباشید از غفلت کنندگان براستی میگویم که مَثَل دنیا مثل سرابیست که بصورت آب نماید و صاحبان عطش در طلبش جهد بلیغ نمایند و چون به او رسند بی بهره و بی نصیب مانند ... ای عباد اگر در این ایّام مشهود و عالم موجود في الجمله امور برخلاف رضا از جبروت قضا واقع شود دلتنگ مشوید که ایام خوش رحمانی آید و عالم های قدس روحانی جلوه نمايد و شما را در جميع اين ايّام و عوالم قسمتی مقدر و عیشی معیّن و رزقی مقرّر است البتّه به جميع آنها رسيده فائز گرديد."(٨) ■

\* برگرفته از جلد دوم کتاب "نفحات ظهور حضرت آفتاب همچنان درخشنده و تابان در آسمان باقی بهاءالله" نگارش متصاعد الی الله جناب ادیب طاهر زاده،

اعمال شنيعة خويش واصل گشتند" (١٥) حضرت بهاءالله در لوح احمد نقشی را که انسان باید در عالم خلقت بازی کند چنین بیان فرموده اند: چون ارض تسليم شويد تا رياحين معطرة ملوّنة مقدّسهٔ عرفانم از ارض وجود انبات نماید" (۱۱) همانطور كه زمين بايد براى تهيّة اثمار و میوه های خود از اشعّهٔ آفتاب و باران بهاری استفاده كند انسان هم بهمان ترتيب بايد به شمس

حقیقت که در این دور حضرت بها الله است رو آورد تا شابد مقصدی را که به خاطر آن خلق شده تحقّق بخشد این قانون خلقت است و انسان بدون استفاده از این ارتباط بصورت یک موجود کاملاً مادی باقی میماند. انسان در صورت فقدان این حیات روحانی اجتماعی بوجود می آورد که در آن تعصّب، نفرت و اختلاف محور حیات اجتماعی او میشود و این وضعی است که امروز عالم بشر بآن مبتلاست.

حضرت بهاءالله در این لوح مبارک میرزا احمد را به تكرار مخاطب ساخته و او را به اصلاح رفتار، خلوص قلب و صداقت نصيحت مى فرمايند. از او می خواهند که از تقلید نفوس خودسر اجتناب كند چشمان خويش را به نور معرفت ظهور مبارك روشن نماید و به صراط مستقیم داخل گردد.

آن حضرت بیان می کنند که مقصد از ظهور مبارک این است که نفوس پاکدل و مستعد را بكسب ايمان و ارتقاى به عوالم جلال رهبري كند والا عظمت و جلالش فوق تمام قلوب و مستقل از آنهاست حضرت بهاءالله آفتاب را مَثَل میزنند، اگر تمام مردم بینای دنیا به نور آفتاب شهادت دهند و تمام نابینایان عالم به تاریکی آن گواهی کنند هیچیک از این تصدیق ها و تكذيب ها هركز اثرى در نور آفتاب ندارد ستايش و سرزنش مردم بخود آن نفوس راجع است و

عندليب شمارة ٨٢

صفحة ۷

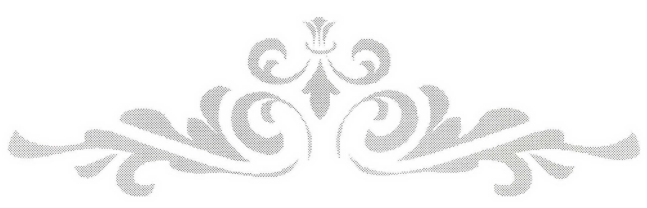
ترجمهٔ دکتر باهر فرقانی. این کتاب بزودی از طرف معانی لغات مشکله در الواح مبارکه مؤسّسهٔ معارف طبع و نشر خواهد شد.

عطش/تشنگی \_ ضما،/تشنه \_

تسکین ⁄ آرامش \_ بُعد ⁄ دوری \_ مَعین ⁄ چشمه \_ جود ⁄ بخشش \_

## مآخذ

سراج / چراغ \_ مشكاة /چراغدان \_ ۱۰ حضرت بهاءالله، بنقل از اسرار الاثار جلد ۵ ص ۱۰۲ هبوب/وزش \_ شاطى/ساحل \_ اصل بیان مبارک چنین است: "هذا ذکر من لدنّا للّذی عاشر مع ربّه و ما عرفه و سمع نقر ⁄کندن و کنده کاری \_ ودیعه ⁄ امانت \_ اعراض /روی گرداندن \_ سراج /چراغ \_ نداء الله وما اجابه" صدر /سینه \_ ازید / بیش از، بیشتر \_ ٢\_ حضرت بها الله، منتخباتي از آثار حضرت بها الله احصاء/شمارش \_ مكنونه/يوشيده و ينهان \_ شمارة ۱۵۳ دُهن /روغن \_ بئس /زشت است \_ ٣\_ حضرت بها ، الله، مآخذ بالا شماره ١٥٢ ۵\_ حضرت بها ءالله، منتخباتی از آثار حضرت بها ءالله شماره توهمتم / شما تصوّر کردید \_ سا ، /چه بد است \_ تتوهّمون/شما تصوّر مي كنيد \_ 100 لُجَى /درياي عميق \_ حبل وريد /رگ گردن \_ ٦\_مأخذ بالا. مصر / شهر، سرزمین \_ مُغنى /قانع كننده \_ ٧\_ حضرت بهاءالله، مائده آسمانی جلد ۴ص ۳۷۰ اصل بیان هادى/راهنما \_ مبسوط/ باز \_ مبارک چنین است. "... و اگر نظر بفضل وحکمتهای اخری نمیبود هرآینه سحاب/ابر \_ مغلول/بسته و در زنجیر \_ نفوسی که اقل من ذرّ سبب اذیّت و ضرّ احبای الهی مهطول/باران زا \_ سیاط/شلاّق \_ شده اند باسفل درک جحیم راجع میکشتند وآنی ارض حمل ملوّنه ⁄رنگین، رنگارنگ \_ طین ⁄گل و لای \_ آن نفوس نمينمود و اين در بارة نفوس ضعيفة غافلة انبات روئيدن، روياندن \_ اجنهه /پر ها \_ جاهله بوده و هست و الآ نفوسی که به کمال عناد برخاستند انا،/ ظروف \_ کنز/گنج \_ و بمشارق حب الهى و مطالع ذكر او در اين ظهور مسك/مشك، مادة خوشبو \_ مكنونه/پنهان \_ لميعه/درخشان، روشن \_ به اعراض و اعتراض قيام نمودند بيد قدرت اخذ شده و مگسلید/جدا مشوید \_ متابعت/پیروی \_ خواهند شد انَّ ربِّك لهو المنتقم الاخذ القدير ... " ٨\_ حضرت بها الله، منتخباتي از آثار حضرت بها الله دريغ / حسرت خوردن و متأسّف شدن \_ جهد / كوشش \_ تراب / خاك \_ شماره ۱۵۳



© Afnan Library Trust 2018

ترجمه مرقومه دارالانشاء بیت العدل اعظم الهی مورّخ ۱۶ مارچ ۱۹۹۵ خطاب به محفل روحانی ملّی بهائیان استرالیا

> احبّای عزیز الهی بیت العدل اعظم الهی اطّلاع حاصل نموده است که بعضی از احبّای فارسی زبان استرالیا احساس میکنند که به علّت ندانستن زبان انگلیسی از فیض شرکت در ضیافات نوزده روزه و سایر مجامع بهائی محروم مانده اند. لذا مقرر فرموده اند که مطالب ذیل را به استحضارتان برسانیم.

در پاسخ به سوالات مشابه، بیت العدل أعظم بارها متذكر شده اند که احبّای عزیز ایران که به کشور دیگری می روند باید تشویق شوند تا در آموختن زبان آن کشور کوششی جدّی به عمل آورند و جزئی از زندگی آن جامعه گردند و در فعّالیتهای آن شرکت نمایند. ضیافات نوزده روزه و سایر احتفالات رسمی باید به زبان متداول در محل برگزار شود، ولي البتّه این قرار بدین معنی نیست که درچنین اجتماعات بعضی از آنچه قرائت یا تلاوت می شود نمی تواند به زبان مهاجرین باشد و یا در صورت تمایل آن عزیزان، نمی توان كنفرانسها يا كلاسهايي براي استفاده ایشان ترتیب داد. چنانکه گفته شد هدف اصلی این است که مهاجرین تشویق شوند تا با جامعه

ای که به آن وارد شده اند متجانس گردند و به علّت ندانستن زبان احساس جدایی و عدم یگانگی ننمایند. محافل محلّ که مسوؤل برگزاری

ضيافات نوزده روزه هستند بايد مراقب باشند که این جلسات برای دوستان ایرانی و احبّای محلّ ، هر دو خوشایند باشد تا همه احبّاء احساس کنند که صرفنظر از اختلافات زبان همكمي عضو يک جامعه متّحد هستند و جامعه بهائي می تواند نقش خود را به عنوان سرمشقی برای جامعه بزرگ بشری، که سخت دریی یافتن هماهنگی و توافق در روابط اجتماعی است، ایفا کند. در اصل هیچ مخالفتی با استفاده از ترجمه در ضیافات نوزده روزه نیست ولی این اقدام نباید سبب اختلال در نظم جلسه گردد: لذا ممكن است لأزم شود كه احبّای ایرانی که احتیاج به ترجمه دارند همه در یک قسمت از محل اجتماع قرار كيرند تا ترجمه مزاحم سایر دوستان نگردد و احبّای ایرانی نیز نباید از اینکه به این دلیل جدا از جمع نشانده می شوند دلگیر گردند.

بيت العدل اعظم از اينكه براي

احبّای ایرانی کلاسهای ویژه ای، علاوه بر جلسات معمول جامعه بهائی، جهت مطالعه آثار امری و آگاهی بیشتر از وضع امر در استرالیا به زبانی که بهتر می دانند تشکیل شود بسیار استقبال می فرمایند زیرا این گونه جلسات می تواند بهترین وسیله برای تشویق آنان به شرکت در برنامه ها و فعَّاليتهايي باشد كه محفل ملّی و محافل محلّی در نظر گرفته اندً. فراوانی این چنین حلسات نباید به حدّی باشد که ناخواسته منجر به جدایی بین دو گروه در جامعه شود به نحوی که کمتر با یکدیگر تماس و معاشرت داشته باشند. این جلسات نباید به اتّحاد و یگانگی که از صفات محبوب جامعه بهائي است لطمه ای وارد سازد.

بیت العدل اعظم با خوشوقتی و سرور از نقش برجسته ای که احبّای ایرانی تبار در امر تبلیغ و استقرار امر مبارک در استرالیا ایفا می نمایند اطّلاع یافته اند و امیدوارند که شرکت این احبّاء در فعّالیّتهای امری همچنان ادامه یابد و پیشرفت نماید

> با تقدیم تحیّات بهائی دارالانشاء بیت العدل اعظم

### كتاب ايقان

### مصاحبه ای با هویر دانبار

جناب هوپردانبار عضو بيت العدل اعظم يک "راهنماي مطالعه کتاب ايقان" به نام A Companion To The Study Of The Kitab-I-IQAN تهيّه نموده اندكه توسّط جـرج رونالد منتشر شده است. نيسان صهبا در حيفا مصاحبه ای با ایشان به عمل آورده اند که ذیلاً ملاحظه می نمایید.

> نیسان: جناب دانبار، در کتاب ایقان، یا شاید در خصوص موقعیت این کتاب در میان کل آثار امری ، چه بود که شما را به آن جذب کرد تا چنین به دقّت آن را مورد بررسی قرار دهید و این راهنمای مطالعهٔ کتاب ایقان را بنویسید؟

هویر دانبار : تصوّر میکنم برای هر یک که بتوانند پیام مبارک را به احسن وجه از ما توصيف موقعيت و جايگاه چنين کتابی متعالی بسیار دشوار باشد، امّا ما میتوانیم اشارات و دلالاتی را از بیانات عالیهٔ حضرت ولی امرالله در خصوص آن دريابيم كه في الواقع نکاتی هستند که مرا به اهمیّت این کتاب واقف نمودند و به این نتیجه رسیدم که باید این سفر مبین را به طوردقيق مطالعه نمايم • البته ،وقتى که بهائی شدم آن را خوانده بودم ، یعنی در سالهای مهاجرتم آن را خواندم ، ولي نقطهٔ حرکت براي چنين تلاشی نقل قولی بود که من در یکی از توقيعات حضرت ولى امرالله خطاب به یکی از احبّای کالیفرنیا یافتم ، که

در طیّ آن مینویسند احبّائی که میخواهند مبلّغین با کفایت و مفیدی براي امر مبارك باشند بايد اولين وطيفة خویش بدانند که تا آنجا که در توان دارند به طور کامل با تمامی جزئیات مذکور در کتاب ایقان آشنا شوند. ایشان بعد استنتاج می فرمایند که احباء باید طوری با این کتاب انس بگیرند منتقل نمايند.

با خود فكركردم، به بهترين وجه ...؟ تمامی جزئیات ...؟ پس باید کاری بزرگ را شروع کنم و در بحر این کتاب غوطه ور شوم. بدين لحاظ، مطالعة كامل و دقيق اين كتاب اساس كار من شد. فکر میکنم بسیاری از ما کتاب ایقان را خوانده و مواضیع کلّی آن را مرور کرده باشیم و این فی نفسه خوب است. امّا حضرت ولى امرالله ، مثل همیشه، به ما یادآور میشوند که تا چه حدٌ بايد به اين كتاب توجّه داشته باشيم. به نحوهٔ بیان مبارک توجّه کنید که میفرمایند این کتاب در میان آثار عقيدتي حضرت بهاءالله برجسته ترين

وممتازترین است و در واقع تنها کتاب مهم در میان تمامی آثار نازله از قلم وحى به استثناى كتاب مستطاب اقدس ميباشد. نكته مهم اين است که کتاب اقدس کتاب احکام است، امًا اصول عقاید عظیم امر مبارک، پیام عظیم حضرت بهاءالله در کتاب ايقان مندرج است . حضرت ولي محبوب امرالله ميفرمايند ، " مخزني بي مثل از کنوز بی حد و حصر" (ترجمه) باشد. ما منتظر چه هستیم؟ این فرصتي براي ماست.

بدين لحاظ من بعداً كلاسهايي براي جوانان و عموم احبّایی که در مرکز جهانی بهائی خدمت میکنند، تشکیل دادم. در طول چندین سال دوره هایی داشتیم که اوّلین رشته کلاسها چهارده ماه طول کشید.سطر به سطر را خواندیم و به طور گسترده ای تمامی کتاب را در بحثهای خود مورد کند و کاو و بررسی قرار دادیم و من سعی میکردم هر آنچه میتوانستم مطالبی در این زمینه، یا فقراتی که معادل این بیانات و یا دارای همان مفاهیم بود به کلاس

بیاورم. ما نگاهی تفصیلی به آن انداختیم و از آن پس دوره های "کوتاه مدت" بیشتری داشتیم . شما میدانید که فرد واقعاً باید بطور مکرّر به این كتاب رجوع نمايد. شما هركز نميتوانيد کتاب ایقان را به انتهی برسانید. به خاطر می آورم زمانی یکی از احبای غربی سر میز حضرت ولی امرالله نشسته برای آحاد احبّاء را در آثار مبارکهٔ خود بود. هیکل مبارک از او پرسیدند که آیا کتاب ایقان را خوانده است و او جواب مثبت داد. حضرت ولي امرالله به گروه بعدی زائرین در این خصوص که یکی از احبّاء گفته که کتاب ایقان را به پایان رسانده چنین اظهار نظر فرمودند که در واقع ما هرگز نمی توانیم این کتاب را به پایان برسانیم. این کتاب ، اثری است که خواندن آن همواره در زمرهٔ مجهودات عظیم ما باقی می ماند. امید چنان است که ما به عنوان افراد انسانی وقتی از لحاظ روحاني تكامل مي يابيم ، استعداد ما برای درک مراتب بیشتر و متفاوتی از مفاهيم مندمج دركتابي چون ايقان نيز متحوّل شده توسعه يابد. از اين لحاظ، این کتاب یک همدم دائمی تا آخر الحيات است و همواره اهميّت آثار مبارکهٔ حضرت بهاءالله را به ما خاطرنشان مي سازد. اين يک آموزش و نوعى پرورش است. مطالعهٔ امر بهائي در سطح دکترا است و با اینهمه برای همهٔ احبّاء تماماً ميباشد البتّه طبيعي

است که برای مطالعه تفصیلی آن باید توجّه و دقّت کافی مبذول داشت، امّا به هر حال ما تشويق به مطالعة اين كتاب مي شويم.

نيسان: تقريباً ميتوان كَفت كه حضرت ولى محبوب امرالله هدايات خويش با مثال روشن ساخته اند.

هوير دانبار : البتّه شاهكار حضرت ولي امرالله ، يعنى توقيع دور بهائي را ملاحظه کنید. در میان کتاب، آنجا که به توصيف ظهورات متواليه، روابط ظهور با ذات الهي، نفس و تعر يف ذات خداوند ميپردازند، هيكل مبارك مکرّراً گزیده هایی از کتاب ایقان نقل می فرمایند. من این بیانات نقل شده را در راهنمای مطالعه آورده ام زیرا فکر میکنم حضرت ولی امرالله ، از لحاظی، جوہر کتاب ایقان را در بیاناتی که در دور بهائی نقل می فرمايند انتخاب كرده اند. بعد، تبيينات بيشتر، توسعه وكمسترش اين بيانات نقل شده، در فقراتی از کتاب ایقان مشاهده میشود که حضرت ولی امرالله انتخاب کرده در کتاب منتخباتی از آثار حضرت بهاء الله آورده اند (نیز در راهنمای مطالعه نقل شده است). شش بخش مفصل از کتاب منتخباتی از کتاب ایقان استخراج شده است. با

این همه ایشان احساس کردند در کتابی از منتخبات آثار مبارکهٔ حضرت بهاءالله که مظهر آثار و تعالیم آن حضرت می باشد و به بیان مبارک که در تواقیع منیعه در تایید این منتخبات می فرمایند، برای اهل عالم در این مرحله نمونهٔ مناسبی است (به طوری که میتوانید کتابی از آثار مبارکه را داشته باشید که بتوانید در کتابخانه گذاشته و در سخنرانی های عمومی مورد استفاده قرار دهید و این مبنای برخى ازتفكرات ايشان براى تهيّه کتاب منتخبات بود)، امکان گنجاندن فقراتی از کتاب ایقان در چنین کتابی که برای عامّهٔ ناس بود، فراهم نبود.

نیسان : جالب است که شما به عامّه ناس اشاره می کنید زیرا در مورد کتاب ایقان من این احساس را دارم که كاهي اوقات ما ، بخصوص در غرب ، در اوائل تماس مبتدیان یا متحرّیان با آثار حضرت بهاءالله در استفاده از این کتاب اندکی تأ مل و درنگ مینماییم.

هوپر دانبار : بعضی از احباء ابتدا اشارات اسلامی را خشک، سرد و ناخوشايند مي يابند آنها ميگويند، " اکر این کتاب را به دوستان یا همکاران غیر بهایی خود نشان بدهم ، خواهند گفت زمینهٔ اسلامی دارد. " بعضی از ياران هم تصوّر ميكنند اين كتاب

مشکل تر از آن است که برای مطالعه به کسی داده شود، و شما حتماً باید بهائی باشید تا آن را مطالعه کنید. امّا افكار حضرت ولي امرالله چنين نبود. فی المثل، می دانیم که در آمریکای جنوبی اولین کتابی که به اسپانیولی و پرتغالی ترجمه شدکتاب بهاءالله و عصر جديد اثر دكتر اسلمنت بود. امّا به محض اینکه کار ترجمهٔ آن تمام شد، حضرت ولى امرالله هدايت فرمودند که کتاب ایقان باید به عنوان دومین كتاب ترجمه شود. ايشان اشاره ميفرمايند كه چقدر اين كار مهم است . منشی هیکل مبارک از طرف ایشان مینویسد آن حضرت چقدر مشتاقند که این کتاب به طور کامل و صحیح ترجمه شود زيرا بهترين وسيلهٔ آموزش و تعليم نفوسي است كه به تعاليم اصولی و اساسی امر مبارک علاقمند شده اند. کتاب ایقان و کتاب دکتر اسلمنت کافی است که هر متحرّی را در ماهیت الهی امر مبارک به مؤمنی واقعى تبديل كند(ترجمه) لذا، اين کتاب نه تنها در جریان تبلیغ یک اثر حاشیه ای نیست ، بلکه باید در مرکز فعالیتها قرار کمیرد.مشاهدهٔ کثیری از نفوس که در قارات مختلف عالم در دوره های متفاوتی از پیشرفت وتوسعهٔ امر مبارک با مطالعهٔ کتاب ایقان به امر الهي جذب شده و تحکيم شده اند، برای من بسیار جالب بود. کتاب ایقان

دارای یک قوّهٔ پویایی است که همیشه وجود دارد و چیزی نیست که فردی از احباء مایل باشد آن را از دست بدهد. این کتاب ابزاری را به ما میدهد که در طرح حضرت بهاءالله برای ائتلاف پیروان ادیان گذاشته در یک دیدگاه واحد، رساندن آنهابه جایگاه وحدت که اوج تمامی اقدامات پیامبران گذشته می باشد، به ما مساعدت مي نمايد. بدان نحو كه حضرت بهاءالله ازكتب مقدّسه نقل قول میفرمایند و اهمیّتی که ایشان برای اصطلاحات نمادين كتب مزبور قائل میشوند باعث میشود کتاب ایقان به ما بينشى نسبت به آثار مقدَّسة كذشته بدهد که برای تبلیغ امر مبارک یا کسب اطلاعات در بارهٔ امر مبارک از یک زمینهٔ مذهبی متفاوت ، بسیار حياتي وحائز اهميّت است .

بعد، جدا از اهمیّت محتوای این کتاب برای امر تبلیغ ، حضرت ولی امرالله متذکر میشوند که این کتاب دارای نمونه های متعدّد تبلیغی است که حضرت بهاءالله بیان میفرمایند. در واقع تمامی کتاب که خطاب به فردی از غیر احباء است ، مطالعه ای در مورد نحوهٔ تبلیغ میباشد. کلّ ماهیت کتاب ایقان نگرش و رفتاری راکه فرد باید در تبلیغ داشته باشد منعکس می سازد.

بله ، هر فردی باید به خاطر داشته باشد که این کتاب در اصل خطاب به یکی از خالهای حضرت باب نازل شد که هنوز ایمان نیاورده بود و به تحقّق برخی از تعالیم و نبوّات اسلامی، که مطمئن نبود واقع شده باشد، علاقمند بود. امّا حضرت بهاءالله از این محمل برای پر کردن یک دنیا از شگفتی ها استفاده کردند و در این جریان، کتاب ایشان از خال حضرت باب به مراتب فراتر مي رود. البته اين خال با زيارت این کتاب به کلّی منقلب شد و به حقيقت و حقّانيت حضرت باب و حضرت بهاءالله اذعان نمود. بدايتاً اين كتاب "رسالة خال" ناميده شد. حضرت بهاءالله بنفسه المقدّس دريك زمان معیّن در عکّا فرمودند که این كتاب بايد به "ايقان" تسميه شود.

نیسان: چرا ایقان؟

هویر دانبار : تمامی قوت و اساس حیات و توان ما در امر مبارک عبارت از اطمینان و ایمان ما به حقیقت امرالله است. اگر شما این تردید را به خود راه بدهید که، آیا امرالله واقعاً حلاّل جمیع مشکلات خواهد بود؟ ماگهان قوای شما تنزل کرده به صفر می رسد . ما باید بطور مداوم دیدگاه و بینشی را که در مورد امر مبارک داریم تجدید نماییم و خود را مشتعل سازیم وقتی که ما برکتابی چون ایقان تمرکز

داشته باشیم، وقتی در خصوص آن به تفکّر می پردازیم، آن را مطالعه می کنیم و مورد تعمّق قرار می دهیم بسیاری از مسائل ناچیز و بی اهمیّت که در زندگی ما چون غول جلوه می کنند رنگ می بازند و عقب نشینی می نمایند.

نیسان : شما به وضوح امّا تلویحاً به سوال بعدی من پاسخ دادید، امّا شاید بتوانید بالصّراحه مشخص نمایید که چگونه مطالعهٔ این کتاب بغایت مهمّ با مساعی ما برای حصول اهداف نقشه چهارساله و آنچه که بلاتردید در نقشه های دوازده ماهه و پنجساله به دنبال خواهد آمد، به طور اخصّ انطباق می یابد؟

هویر دانبار : نقشهٔ چهارساله بر استقرار جریانات سیستماتیک در توسعهٔ منابع انسانی بسیار زیاد متمرکز است و آموزشی و گروه های مطالعه هستند که همه عبارت از عوامل و عناصر مختلف همه عبارت از عوامل و عناصر مختلف جریان موسّسهٔ آموزشی میباشند. بیت العدل اعظم توضیح داده اند که حقایق اساسی امرالله باید در قلب ایقان کتابی است که طبق بیانات مکرر حضرت ولیّ امرالله، اعتقادات اساسی را توضیح می دهد، این کتابی است

که حقایق بنیادی امرالله را در بر دارد و در این مقام کاملاً منطبق با اهداف ما ميباشد. حال، ممكن است مؤسّسات آموزشی مطالبی را از آن استخراج نمایند، ممکن است در جریان مؤسّسه آموزشی شما تمرکز را بر فقرات منتخبی از این کتاب قرار دهید، امّا نهايتاً احبّاء تمايل خواهند يافت به بهترين وجهى كه امكان دارد اين کتاب را به طور کامل مطالعه نمایند. بالاخره، در برخی مراحل توسعه امر بهائی، کریزی از تمرکز بر مطالعه محتوای این شاهکار الهی نیست. ما می دانیم که حضرت بهاءالله در بیانی خطاب به یکی از احبّاء می فرمایند که کتاب ایقان راز یا سرّ جمیع کتب است. واقعاً حيرت آور است!

بنابراین فکر میکنم که این کتاب بخشی از نقشه چهار ساله است، امّا بخش بسیار مهمّی از حیات عادّی بهائی باقی خواهد ماند، اعم از این که نقشه ای وجود داشته باشد یا نداشته باشد. توجّه داشته باشید که مقصود از هیچ یک از نقشه ها این نیست که ما را از هدف اساسی روحانی حیات، که نزدیک شدن به حضرت بهاءالله، یعنی تقرّب به خداوند از طریق حضرت بهاءالله و تغییر و تحوّل در شخصیّت می باشد، منحرف نماید. کتاب ایقان برای همین مهمّ است، کلیدی برای دستیابی به آن

است. بنابراین همیشه در این مقام قرار دارد. شما نمیتوانید به طور کامل مطالعه کتاب ایقان را به عنوان یک هدف برای نقشه ای تعیین کنید، مطالعه آثار مقدّسه امر مبارک همیشه رأس دستورکار قرار دارد وکتاب ایقان

نیسان: بنابراین مطالعه کتاب ایقان مکمّل و متمّم جریان مؤسّسه آموزشی و مهم ترین بخش آن می تواند می باشد و اگر درست یافته باشم، چنین مطالعه ای ارتباطی مشابه به جریان زندگی در نفس حیات بهائی دارد. حیات بهائی.دارد.

مناسب ترین نقطه شروع می باشد.

هوپردانبار: مطالعه کتاب ایقان ممکن است ضرورةً برنامه اصلي آموزشي در دوره های اولیّه مؤسّسات آموزشی قرار نگیرد، امّا برخی از مواضیع در مطالبی که در جریان مؤسسه مورد استفاده قرار می گیرد به نحوی عرضه می شود که مشورت در یک موضوع را ارتقاء می بخشد، ذهن را نسبت به برخی واقعیّت هایی که ممکن است در تفكّر يك فرد بهائي وجود نداشته باشد، روشن می سازد، و این امر می تواند قلب و ذهن را چنان فتوح و انشراحی ببخشد که بتواند در مطالعه فردی ابتکار و نوآوری از خود نشان دهد و این است آنچه که ما مسئول آن هستيم.

مؤسّسه در سوق دادن ما، یا در بهترین شرایط، در مجبور کردن ما به رفتن به سوی مطالعه وسیع تر و گسترده تر کتب و ادبیات امری تأثیر و نفوذ دارد. تمامی این حالت را نمی توان در جریان مؤسّسه تحت پوشش قرار داد. دروس مؤسّسه برای ایجاد طلب و تشنگی، بیداری روحانی و انشراح قلب برگزیده شده اند، از آن پس تنها باید با تغذیه روحانی و الهی این مسیر را ادامه داد. بنابراین بدیهی است اگر را ادامه داد. بنابراین بدیهی است آگر تمامی مطالعات امری ما به اوقاتی که در این سالها و مؤسّسات آموزشی صرف می کنیم منحصر می شد، بغایت ناچیز بود.

همچنین اگر تصوّر کنیم که با تلاوت آیات در صبح و شام به مسئولیّت خود در مطالعه امر مبارک عمل کرده ایم، در توجّه به بینش حضرت ولیّ امرالله و عمل به موجب آن قصور ورزيده ايم. ايشان مطالعه مستمرّ و بلا وقفه كتب امری و آشنا شدن با تمامی ادبیات امرى را توصيه مي فرمايند. تلاوت آیات در صبح و شب باعث می شود روح ما توان پرواز پیدا کند، روح ما متعالى شده مسرّت يابد تا بتوانيم روز و شب را با قدرت طیّ کنیم، امّا در ادوار مختلف حيات خويش بايد اوقاتی را، معاذالله حتی از وقت تفریح خویش!، برای مطالعه این کتابها و جذب آنها کنار بگذاریم. این وظیفه

شاق و سنگینی نیست، به محض این که وارد این کار شوید و منجذب آنها گردید، این جریان برای شما بازده خواهد داشت. یکی به دیگری منتهی می شود، هر چه بیشتر آثار مبارکه را مطالعه نمایید، تعامل بیشتری صورت می گیرد. این تأثیرات متقابل،از متون مختلف، انواع متفاوت مطالعه که هر فردی قادر به انجام دادن آن است، حیات و اقدامات فرد را تحت تأثیر قرار داده زندگی او را متحوّل می سازد.

نیسان: میل دارم در اینجا قدمی به عقب بردارم و به این نکته بپردازم که وقتی درباره مطالعه صحبت می کنیم، مطالعه آثار یا کتاب ایقان، مقصود چیست؟ مطالعه واقعی کلمات الهیّه در متن حیات بهائی مستلزم چه امری است؟ آیا یک اقدام آکادمیک است؟ دقیقاً چیست؟

هوپردانبار: بیت العدل اعظم چند سال قبل مقرّر فرمودند دارالتحقیق مجموعه ای از آثار را در مورد تزیید معارف، درباره اهمیّت تزیید معارف و به طور کلّی حصول معرفت نسبت به آثار مبارکه تهیّه نماید. این مجموعه تهیّه شد و بیت العدل اعظم آن را منتشر ساختند. این مجموعه را می توان به تنهایی یا در کتابی بزرگتر به انضمام مجموعه های دیگر یافت. زمانی من

این مجموعه را مورد مطالعه و بررسی مختصری قرار دادم و به تمامی آن بیانات مبارکه نگاهی انداختم و در مورد سایر فقرات مندرج در آثار مبارکه در این خصوص نیز تفکّر کردم. وقتی که شما به توضيحات و تبيينات حضرت ولى امرالله در خصوص اهمیّت مطالعه امر مبارک نگاه می کنید که چرا اهمیّت دارد و چگونه باید این مطالعه صورت گیرد، در می یابید که ایشان در سطوح مختلفی از اقدامات مربوطه سخن می گویند. این بیانات به من کمک کرد آنها را در ذهن خودم با تقدّم و تأخر مناسب تنظيم نمايم. به هر حال، شروع مطالعه به معنى خواندن كتب است. يعنى به بیان حضرت ولی امراللہ این کتاب را بايد خواند و مجدّداً خواند. بنابراين ما اینک به مطالعه مجدّد می رسیم. بعد می فرمایند که باید مستمرّاً در بحر این کتب مستغرق شد، باید در آنها غوطه ور شد، باید محتوای آنها را مورد بررسی قرار داد و این باید ما را به فهميدن محتواي آنها و جذب تعاليم مختلفی که در آن مندمج است رهنمون سازد. لذا، ما از کنجکاوی فراتر می رویم و از نگاه کردن تنها به یک متن، گویی یک صحنه تماشایی است، قدمی آنسو تر مینهیم. این مثال را بسط دهید و فکر کنید که به مکان جدیدی می رسید، به سرعت سعی

میکنید از همه چیز بهره ای ببرید و همه آنها تازه است و به طور خودکار این عمل صورت می گیرد. بعد نگاهی دوباره به همه آنها می اندازید تا جزئیّات را بررسی کنید و ویژگمی های منظره را دریابید، و خصوصیّات ریزتری را که در نگاه اول مشاهده نکرده بوديد دريافته مورد تمجيد قرار ميدهيد. اندک اندک به بخشهای خاصّی نزدیکتر می شوید. همین حالت در مورد کتاب نیز مصداق دارد. آن را مرور مي كنيد، تحت تأثير آن قرار مي كيرد. قدمی به عقب تر بر می دارید. در مورد كتاب ايقان من تعيين رئوس مطالب را مفيد يافتم و در راهنماي مطالعه كتاب مزبور دو مجموعه رئوس مطالب تهيّه کردم، نه آنقدر زیادتر که کسی فکر کند آنها تعيين كننده هستند. بلكه براي آنكه دانشجويان به خود حركتي بدهند و سعی کنند رؤوس مطالب را بنویسند یا حدّاقل فهرستی از محتوای کتاب را که درک می کنند تهیّه نمایند و از آن به عنوان كمكي جهت برداشتن قدمي به گذشته و یافتن نکات و بخشهای ریزتر استفاده نمایند.

حضرت ولی امرالله بعد از آن که راجع به خواندن، دوباره خواندن، مستغرق شدن و فهمیدن محتوای کتابها صحبت می کنند، مسأله تسلّط یافتن بر محتوای کتب را مطرح می فرمایند. این مرحله به مراتب فراتر از فهمیدن و

درک است. در این مرحله باید متن جزئي از وجود ما شود. ما مي دانيم كه درکتابها چه نوشته شده است، وقتی که مطلبی را می شنویم به راحتی می فهمیم که آیا منطبق با محتوای کتابها هست یا خیر. حضرت ولی امرالله خاطرنشان مي فرمايند كه اين لازمه تبليغ امرالله است. و بالاخره ايشان مي فرمایند که ما باید بخشهای کلیدی این کتابها را به حافظه بسپاریم تا در حین تبليغ بتوانيم به طور خودكار نقل قول نماییم. بنابراین شما مطلب را خوانده اید، مجدّداً خوانده اید، در آن مستغرق شده اید، آن را فهمیده اید، تسلُّط یافته اید و به حافظه سپرده اید. این در نظر من عبارت از مطالعه بهائی است.

به نظر من مفهوم یادگیری آکادمیک این است که شما مهارتهای ذهنی را به طور سیستماتیک برای جذب مجموعه اطّلاعات و آکاهی ها به کار ببرید. مطالعه بهائی را از این نظر که سیستم و نظامی در آن وجود دارد می توان آکادمیک نامید. امّا قضیّه ما تا آنجائی که فراتر از اطّلاعات می رود با آن متفاوت است، زیرا در اینجا اطّلاع و معرفت الهی قرار دارد. محقّقاً مهارتهای آکادمیک شما را نسبت به کشف کنوزی که در کلمةالله قرار دارد آماده و مستعد می سازد، امّا نکته

حضرت بهاءالله ما را به آن می خوانند دارای یک عامل شخصیّتی و یک عامل فضیلتی است. به عبارت دیگر، وقتی که تعالیم مبارکه را به کار می بريم، في المثل به سجاياي يک مجاهد حقیقی که بدان زیبایی در كتاب ايقان مطرح شده است متّصف می شویم، چه که قادریم برخی از آن صفات را در زندگی خود دارا شویم، در آن صورت ظرفیّت و استعداد ما برای کسب معارف تزاید می یابد و شدّت می گیرد. لذا یک نکته کسب معارف به طریقه آکادمیک است، نه آن که آن را مورد انتقاد قرار دهیم. ما لازم است تاریخ را بشناسیم، سالهای وقوع وقايع مهم را بدانيم، از تمامي نكات مهم در خصوص ظهور الهي كه ما را به عالم و توسعه آن پیوند میدهد آکاه باشیم. امّا از طرف دیگر ما بیان حضرت بهاءالله را داریم که حدیث زمان سلف را نقل می کنند که می فرمايند: "العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من یشاء." این بدان معنی است که بخش مهم رشد بهائی ما مستلزم صيقل دادن آينه قلب ما و متمركز ساختن آن به طرف خداوند است تا در معرض تابش انوار معرفت الهي قرار گیرد. به کلام دیگر، دو امر مانع از تابش نور معرفت الله بر قلب می گردد، زیرا وقفه ای در تابش نور الهی نیست،

به طور مداوم و مستمرّ در حال تابیدن

به سوی ما است. مانع اوّل آن است متمرکز می باشد. آیا طالب روحانیّت رفتار صحیح، با انجام دادن اموری که که قلب ما را غبار، آلودگی یا تیرگی است؟ آیا سعی می کند نوری را که در آثار مبارکه به آنها اشاره شده است، احاطه کرده باشد به طوری که نور از آن حضرت بهاءالله به سوی ما می تابانند تدریجاً قلب را به سوی آسمان متوجّه عبور نکند، به قلب ما نرسد و در ما منعکس سازد؟ تأثیر نگذارد. مانع دوّم جهت قرار لذا، همانطور که حضرت بهاءالله در پاک و پاکیزه کردن و تغییر جهت به گرفتن قلب است. باید دید که آیا به کلمات مکنونه ما را هدایت فرموده سوی آسمان دادن، از ویژگی های طرف پائین و به سوی زمین متوجّه اند، ما به صیقل روح قلب را پاک می اساسی و ضروری در مطالعه بهائی است یا به طرف بالا و به سوی آسمان

## انسان دوستی در فرهنگ ایران از آغاز تا به امروز

دکتر شاپور راسخ

دوستی اصطلاحی است که تازه در زبان فارسی محتملاً در ترجمه کلمه هومانيسم غربي رواج يافته است. نکته شگفت آنکه به شهادت دائرةالمعارف Universalis كلمه هومانیسم در زبانهای غربی نتها در نیمه دوّم قرن نوزدهم رائج شده هر چند که هومانیسم را با تحوّل فرهنگی ناشی از رنسانس اروپائی در قرن پانزدهم میلادی مربوط شمرده اند. معنى هومانيسم در اين چارچوب همان طور که فرهنگ فلسفی لالاند Lalande نوشته جنبشی فکری است که میخواهد شخصیّت و حیثیّت انسان و اندیشه او را اعتلا بخشد و تفکّر غربی در قرن مذکور را از بالای سر قرون وسطی و فرهنگ مذهبی اصحاب مدرسه يعنى اسكولاستيك ها، با فرهنگ باستانی یونان بیوند زند.

میدانیم که فرهنگ یونان باستان فرهنگی عقلی و بدور از مذهب بود و در نتیجه یکی از معانی اصلی هومانیسم همان انسان باوری، انسان مداری یا انسان گرائی است که به جای اعتقاد به خدا و محوریّت دین و سلطه اصحاب مذهب، در قرن مورد

انگیز ہ دوّم بندہ این است کہ بہ یار ان یک دل و جان روشن کنم که فر هنگ انسان دوست ايران زمينه ساز آئين جهانی بهائی بوده آئینی که هدفش دوستی و آشتی تا حدّ یگانگی میان همه آحاد بشری است و وسائلش دعوت به ترک همه تعصّبات قومی و نژادی و مذهبی و تربیت در فرهنگ صلح و سازگاری است و با هر گونه خشونت و ستیز و صور مختلف قهر و غلبه و جهاد و تكفير و مانند آن سر مخالفت دارد و باعتباری خود میوه خوشگوار درخت برومندی است که حضرت زردشت حدود دو هزار و هشتصد سال بیش در سرزمین نیاکان ما نشاندند و در دوره تسلّط اسلام در تعليمات صناديد متصوفه بصورت عشق و محبّت به عموم افراد بشر و همه کائنات و اعتقاد به برادری همه مردمان و نیز عقيده به جلالت مقام انسان كه آينه دار اوصاف بزدان است برگ و شکوفه آورد و سرانجام در این ظهور بزرگ ایزدی به ثمر نشست و همه جهان را کامروا کرد. مقدّمه

در مقدّمه باید عرض کنم که انسان

دوستان گرامی و سروران گرانقدر چنانکه میدانید موضوع سخن بنده در اين اجلاسيّه و انجمن دوستداران فرهنگ ایرانی\* ، انسان دوستی در فرهنگ ایران از آغاز تا به امروز است. در ارائه این گفتار انگیزه بنده دو چيز خواهد بود. نخست آن که به هم وطنان عزیز که از اوضاع نامطلوب ایران امروز سخت دل گرفته هستند و از دیدن این همه تعصّب مذهبی، خشکی و تحجّر فکری، نفی حقوق بشری و بیگانه ستیزی، خاطری بس آزرده دارند ثابت کنم که این سرزمین دیرین همواره بر این مدار نگشته بلکه از دير باز در انسان دوستي و احترام به انسانیّت، شهره آفاق بوده است یعنی در بزرگداشت مقام و حیثیّت فرد انسانی از هر کیش و قوم باشد، در مهرباني و دلسوزي نسبت به ضعفا و افتادگان و محرومان، در تجلیل از ظرافت و لطافت و زيبائي و هنر در همه شئون زندگی و بالاخره در دفاع از تمدّن و ایفای نقش میانجی گری میان فرهنگ های خاور و باختر و غنی تر کردن آنها به شرحی که خواهد آمد.

اشاره بدیدار شده است.

در چنین معنی، هومانیسم در نقطه مقابل مسیحیّت قرار دارد که میگفت رستگاری انسان تنها به مدد خدا و ايمان به مسيح تحقّق مي پذيرد. در نتيجه هومانيسم بدان معنى يک نظريّه عمومي درباره حيات اعم از سياسي-اقتصادی و اخلاقی است که می یندارد رستگاری انسان تنها به مدد نیروی انسان صورت بذیر است(۱) از این بابت تعجّب نباید کرد که هم ژان بل سارتر J.P.Sartre مدّعی است که اگزیستانسیانیسم نوعی ہومانیسے است و ہم مارکس و طرفدار انش مارکسیسے را جلوہ ای از هومانیسم میدانند. سارتر خود انسان را ارزش متعالی می انگارد و بر آن است که انسان خود سرچشمه همه ارزش هاست و خود اوست که ارزش ها را آزادانه می سازد.

فراموش نکنیم که اگر برای مردم غرب هومانیسم یادآور یک دوران خاص از تاریخ فرهنگی و اجتماعی است که تصویر انسان و جهان و موضع انسان در جهان را دیگرگون کرد در چارچوب فرهنگ یا تمدن ما ایرانیان، چنین سابقه ای وجود ندارد زیرا دین هرگز از فرهنگ جدا نبوده است لذا بجای پیروی از نویسندگان معاصر ایران که انسان باوری و

انسان سالاری را در ترجمه هومانیسم متداول کرده اند باید مقصود خود را از انسان دوستی در چارچوب تاریخ و فرهنگ ایران به طور دقیق مشخّص کنیم.

به گمان بنده هومانیسم را در فرهنگ ایران از چهار یا پنج جهت میتوان بررسی کرد:

جهت اول: صرفا جهت اخلاقی است. دهخدا انسان دوستی را بشر دوستی و دوست داشتن افراد انسانی تعریف کرده است که به عقیده بنده تعریفی ناقص است چون احترام به حیثیّت و رعایت حقوق بشر را باید جزئی از انسان دوستی تلقّی کرد و نیز دلسوزی نسبت به زیردستان و درمندان و نیازمندان را.

دهخدا با استفاده از فرهنگ ناظم الاطباء معنی دومی برای انسان دوستی قائل می شود که مردمی، مروّت، تمدّن و تربیت، ملایمت و خوش اخلاقی و ادب را در بر میگیرد یعنی همه آنچه امروز نشان میگیرد یعنی همه آنچه امروز نشان میگیرد یعنی همه آنچه امروز نشان متمدّن بودن دانسته میتوان دانست که ممان علاقه به فرهنگ و تمدّن باشد، فرهنگ و تمدّنی که بی گمان بهترین و ارجمند ترین فراورده های ذهن و فکر انسانی است و به جای خود خواهیم دید که ایرانیان همواره قومی

دوستدار فرهنگ و مدافع تمدّن و حامل و ناقل فرهنگ های گونه گون خاور و باختر بوده اند.

جهت سوّم هومانيسم در فرهنگ ايران را در اديان قديم ايران چون مهر پرستی، آئین مزدائی، دین زرتشتي و نهضت مانوي بايد جستجو کرد که همه با حرمت مقام و شأن انسان قرین بوده اند و در دور ه اسلام هم ایرانیان با تلطیف و تعلیم اسلام از طريق عرفان و تصوّف توانستند به همان انسان دوستی برسند. فرهنگ ایران هیچ وقت از دین و مذهب منفصل نبوده و هومانیسم ایرانی به معنی محوریّت انسان به جای خدا و تسلُّط عقل کاربردی به جای شهود مذهبی یا برگشت به فرهنگ خاصی در گذشته نبوده و نیست و لااقل اکثریّت حاضران در این مجمع شکو همند میدانند که آئین بابی و بهائی انسان دوستی را در معنی جامع کلمه ترویج میکنند و اگر در گذشته سخن از "المؤمنون اخوه" میرفت حال مهر سراسر جامعه بشری از هر نژاد، مذهب، ملیّت یا طبقه باشد توصيه ميشود و جوهر فرهنگ بهائی، صلح و یگانگی است. جهت چهارم هومانیسم را در ادبیات میتوان جست که یکی از گزیده ترین مظاهر فرهنگ ایران است و در این

افق نگاه محدود به مرزهای جغر افيائي نيست بلكه غالبا معطوف به انسانیّت به طور مطلق است. در ادبیات عرفانی ایران گوینده به همه عالم عشق ميورزد و يرتو ذات الهي ر ا در همه کائنات می جوید و مسائل و دردهای انسان کلّی را در ورای مکان و زمان مطرح میکند و از این رو است که آثار مولوی- سعدی و حافظ محدود به مرزهای ایران نمانده و نه فقط در شبه قاره هند و سر اسر آسيا تا حدود چنين شهرت و رواج داشته بلکه مورد ستایش دنیای غرب و متفكّران باختر زمين هم واقع شده است. (٢)

يس از اين مقدّمه اجازه مي طلبد كه انسان دوستی در فرهنگ ایران را در ۵ بخش به حضورتان عرضه دارد. بخش اول- شناسائی حقوق سایر انسان ها

دکتر لارنس لاکهارت Lockhart در مقاله "ایران در نظر مردم مغرب زمين" مينويسد (٣)

"کورش به هنگام گشودن بابل در ۵۳۹ قبل از میلاد یهودیان را در آن جا اسبر يافت چون مذهب زرتشت در آن زمان هنوز بر اساس توحید بود شاهنشاه هخامنشی برای قومی که خدای یگانه اش با پروردگار او یکی بود طبعاً محبّت داشت. طبق

مندر جات باب ۳۶ از کتب تواریخ ايام و فصل اول از كتاب عزرا، کوروش فرمان داد معبد اورشلیم را از نو بسازند و ظروفی را که بخت النصر از فلسطین به بابل آورده بود به یهودیان مسترد داشت و به کسانی که مایل به مراجعت به وطن خود بودند اجازه بازگشت داد. طبق فصل ششم از کتاب عزرا، داریوش به موجب فرمانی دستور کورش را تأیید فرمود و تجدید بنای معبد اور شلیم در سال ششم سلطنت او به پایان رسید". ناگفته نماند که داریوش اولین پادشاه مینمودند نبودند" (۵) هخامنشی بود که آشکارا بدین زردشت يعنى آئين يكتابرستي گرويد معذلک از هر گونه تعصّب مذهبی در اداره امیراطوری وسیع خویش دوری جست.

پرفسور ج.ه. ایلیف در همان کتاب ایران(۴) مینویسد: میر اث امیراطوری ایران از یک سوی به علّت در مرکز بودن و از سوی دیگر به علّت این احترام و گذشتی که برای اقوام خارجي و مذاهب أنها قائل بود مرکز عظیمی برای جوش خوردن و اختلاط مذهب ها شده و راه را برای یک طریقه ایدئالی جهانی هموار ميكرد"

هم او نوشته است: "ایرانیان به بیروی از پاره ای اصول و عقاید

مذهبي خود که وادارشان ميکرد همیشه کردار نیک یعنی خواسته اهورا مزدا را در برابر هوس های انگره مينو يا اهريمن برگزينند موقعي که فاتح میشدند از خونریزی بی جا و کشت و کشتار مغلوبین که صرفا به هوس خونریزی انجام شود خودداری میکردند. هیچ یک از یادشاهان ایران دارای سبعیت محض و لذّت بردن از قساوت و سابقه قتل عام های دامنه داری که یادشاهان آسوری به خاطر شخص خود و به هوای نفس خویش

استاد زرّین کوب در مقاله ای زیر عنوان "چگونه ميتوان ايراني بود" در سال ۱۳۵۲ چنین نوشته است:

"من وقتی در باب گذشته ایران تأمل میکنم از این که ایرانی ها دنیا را به نام دین یا بنام آزادی بآتش و خون نکشیده اند، از این که مردم سرزمین های فتح شده را قتل عام نکرده اند و دشمنان خود را گروه گروه باسارت نبرده اند، از این که در روزگار قدیم، یونانی های مطرود را پناه داده اند، ار امنه را در داخل خانه خویش یذیرفته اند، یهودیان(۴) و پیغمبرانشان را از اسارت بابل نجات داده اند، از این که درقرنهای گذشته جنگ صلیبی بر ضد دنیا راه نینداخته اند و محکمه

تفتیش عقائد درست نکرده اند، از این که ماجرای سن بارتلمی نداشته اند و با گیوتین سرهای مخالفان را درو نکرده اند، از این که چنگ گلادیاتورها و بازیهای خونینن با گاو خشم آگین را وسیله تفریح نشمرده اند از این که سرخ پوست ها را ریشه کن نکرده اند و بوئر ها را به نابودی نکشانیده اند، از این که برای آزار مخالفان ماشينهای شيطانی شکنجه اختراع نکرده اند و اگر هم بعضى عقوبت هاى هولناک در بين مجازات های عهد ساسانیان بوده است آن را همواره به چشم یک پدیده اهریمنی نگریسته اند و از این که رويهمرفته ايراني ها باندازه ساير اقوام كهنسال دنيا، نقطه ضعف اخلاقی نشان نداده اند احساس آرامش و غرور میکنم"(۷)

محمد علی اسلامی ندوشن در مقاله ای تازه(۸) مینویسد: "یکی از چیزهائی که این سی چهل سال در کشور ما باب شده کوشش در مسخ تاریخ و تخطئه فرهنگ ایران است" و آن گاه برای آن که نشان دهد چطور در تمدن ایرانی حقوق افراد انسانی مرعی و ملحوظ بوده است مینویسد:

"در حالی که مصری ها برای ساختن اهرام مصر و چینی ها برای ساختن

دیوار چین مردم را به بیگاری وا میداشتند به شهادت سنگ نبشته ها مزد کارگران تخت جمشید اعم از خارجی و داخلی با دقّت محاسبه و یرداخت میشد. در ایران نه رسم بود که غلام و کنیز را به همراه نعش صاحب خود زنده به گور کنند و یا در رود بیفکنند و نه رسم بود که چون هند زن را به همراه جنازه شو هرش در آتش اندازند و نه رسم بود که چون عرب جاهلی دختر بچّه را زنده زنده بگور کنند ... تاریخ کمتر سرزمینی به غیر از یونان به اندازه تاريخ ايران مورد ستايش مردان بزرگ قرار گرفته است ، از هرودوت بگیریم که پدر تاریخ خوانده شده است و افلاطون که بدر فلسفه است و آیسخولوش یا آشیل که پدر شعر است تا برسد به هگل و نیچه گزنفون شاگرد سقراط و همشاگردی افلاطون كتاب "كورشنامه" را نوشت و مرد آرمانی خود را کورش هخامنشی قرار داد. دو هزار و سیصد سال بعد نیچه آلمانی زرتشت را بعنوان نمونه فرزانگی و آزادگی معرّفی کرد. به قول هگل از ایران است که نخست بار آن فروغی که از بیش خود میدرخشد و بیرامونش را روشن می کند سر برمیزند. ایرانیان به عنوان پرستندگان روشنائی در

برابر دین های دیگر آسان گیر و شکیبا بودند. بدین سان شیوه فرمان روائی ایرانیان به اقوام دیگر چه در زمینه دینی و چه دنیوی هیچ گاه با زورگوئی آمیخته نبود"

سخن از هرودوت و گزنفون رفت. هرودوت بحدّی نسبت به ایرانیان احترام داشت که پلوتارک مورخ شهیر یونانی او را دوست پارسیان میخواند(۹) هم اوست که گشودگی نظر ایرانیان را بدین گونه توصیف میکند(ص ۷۵) :هیچ قوم و ملّتی مثل ایرانیان زود و آسان راه و رسم بیگانه را فرا نمیگیرد و به عنوان مثال می گوید ایر انیان لباس مادی می پوشند و سربازان آنها زره مصری بر تن میکنند و گزنفون در کورشنامه خود(۱۰) مینویسد: در واقع اذعان باید کرد که کورش فقط یک فاتح چیرہ دست نبود بلکہ رہبری خردمند و واقع بین و برای ملّت خود پدری مهربان و گرانمایه بود. کورش مکرر خاطرنشان میکرد که یادشاه نیک مانند چویانی است که هدایت گلّـه ای را به عهده دارد. به همان گونه که شبان از رمه خود منتفع نخواهد شد مگر اینکه وسائل رفاه و نعمت آنها را فراهم أورد يادشاه نيز از مملکتش برخوردار نخواهد شد مگر وقتی که شهر ها و رعایایش در

آسایش باشند بدیهی است که با چنین نظر بلند و رفيع، وي توانست بنيان امپراطوری خود را استوار کند به عبارت دیگر سیاست بدرانه کورش مختص به ایران زمین و مردم آن نبود اقوام و ملل بیگانه تحت استیلای وی را نیز در بر میگرفت.(۱۱) این احترام به حقوق مردمان دیگر در انحصار حکومت هخامنشی و شهریارانی چون کورش و کامبوزیا و داریوش نبود که هرگز سعی نکردند عقائد و آداب مذهبی خود را بر یهودیان، بابلیان و مصریان و دیگران تحمیل کنند، سیاست و طرز فکری که به قول استاد زرین کوب نه موجب نابودی قومی از اقوام شد و نه تمدّنی از تمدّنها را معدوم کرد(۱۲)، بلکه پس از این سلسله اشکانیان هم نسبت به عقائد دینی اقوام تابعه نظر تساهل و مسامحه دا. شتند چنانکه یهود را خود تا حدّی حمایت میکرده اند و ادیان رائج در سوریه و بین النهرین را نیز به نظر احترام می دیده اند. باید اذعان کرد که قوّت گرفتن تعصّبات مذهبي بوسيله دستوران زردشتیی در دوره ساسانی و جنگ های پی در پی با رومیان، هیاطله و ترکان، زمینه را برای دوام بزرگ منشی وسنعه صدر و تسامح

همان طور که مرحوم حسن بیرنیا در تاريخ ايران از آغاز تا انقراض ساسانیان نوشته(۱۳) آریان ها در امور مذهبی نظر تسامح و تساهل را از قدیم داشتـه اند و دولت هخامنشی هر چند در امور سیاسی به ملل سامی نژاد نزدیک شد ولی در امور مذهبي خصائص آريائي خود را حفظ کرد در حالي که دولت ساساني بيشتر در تحت تأثیر ملل سامی نژاد و آسیای غربی و امپراطوری روم و بیزانس در آمد و این صفت را هم فاقد شد"

میدانیم که با استیلای قوم عرب و دین اسلام، اندک اندک تازیان را غرور در گرفت تا به جائی که بنی اميّه اصل را بر سيادت قوم عرب نهادند و ملل مفتوحه و مسلمانان ديگر را موالي يا بندگان خويش خواندند(۱۴) و البته این تحقیر بر ايرانيان كه سابقه تمدّني طولاني داشتند بسیار گران می آمد و منتهی به قیام های ملی ایرانیان و سرانجام استقلال آنان از حکومت عرب شد که داستان آن را به تفصيل شنيده ايد. دیری نگذشت که ایرانیان از طریق تصوف و عرفان به آئین دیرین خود که تسامح و تساهل مذهبی و شناسائی حقوق اساسی ملل دیگر باشد بازگشت روزگار بیشین ناهموار ساخت و شاید کردند و هم چنین نهضت شعوبی که

بر ضد دعوى برترى قوم عرب قرآن را گواه قرار داد که در آن برادری و برابری همه مسلمانان تصریح شده عدّه کثیری از ایرانیان را به خود جلب کرد. شعوبیه می گفتند(۱۵) "عرب را بر ديگر اقوام جهان هيچ مزیّت نیست. مردم همه از یک گوهرند و در نژاد و تبار هیچ بر یکدیگر امتیاز ندارند مزیّتی اگر هست بین امّت ها و قبیله ها نیست بلکه بین افراد است و آن نیز جز از حیث تقوی و پر هیزکاری نتواند بود" هنگامی که از ادبیات ایران و جهت انسانی آن سخن گوئیم تأثیر عقائد متصوّفه را در اندیشه برابری و برادرى همه انسانها باز خواهيم نمود در این بخش به همان مقدار که رفت اکتفا باید کرد. در پایان این مقوله میتوان به گفته چهار تن از مشاهیر کسانی که از میان غربی ها در قرن نوزدهم با ایران و ایرانیان آشنائی حاصل کرده اند استناد کرد.

لرد کرزن که کتاب حجیم او درباره ایران و قضیّه ایران مشهور است در سال ۱۸۹۰ سه ویژگی اخلاقی را برای ایرانیان قائل شده است: ۱) زنده دلی ۲) استعداد تقلید و ۳) آز ادگی از تعصّبات آتشین. ارنست اورسل در سال ۱۸۸۲ با آن که بهنگام بازدید از مسجدی بیرونش

کرده بودند می نویسد که "باید اعتراف کرد که ایرانیان قلباً آدم های متعصّب نیستند ملّت ایران در عین مسلمان بودن افرادی آزاد اندیش هستند عقل سلیم ایرانی ایجاب می کند که حرمت مذهب را نگه دارند" این نویسنده مدارای مردم شیعه ایران را با ترکمنان سنّی بعنوان شاهد می آورد.

هانری رنه دالمانی در سال ۱۸۸۰ ایرانی را مهمان نواز ترین ملّت دنیا معرّفی می کند و البتّه مهمان نوازی نقطه مقابل بیگانه ستیزی است.

<u>سرهنگ گاسپار دروویل</u> هفتاد سال قبل از آن نوشته است(۱۸۱۰) "ایرانیان شاید ملایم ترین مردمان مشرق باشند. نژاد ایرانیان با این که طی قرون و اعصار با خون هندی-عرب- تاتار و ترک در هم آمیخته با این همه زیبائی و اصالت آن محفوظ مانده است. آنان مردمانی ملایم، مهربان و با ادبند. ایرانیان در

مهمان نوازی بی نظیرند.(۱۶) استاد دکتر ذبیح الله صفا در "خلاصه تاریخ سیاسی و اجتماعی و فرهنگی ایران از آغاز تا پایان عصر صفوی" (سال ۱۳۵۶) نشان میدهد که تا پایان قرن چهارم هجری دوران آزادی عقائد و آراء در ایران بوده ولی با تسلِّط غلامان و قبائل ترک در قرون

۵ و۴ ه.ق دوره تعصّبات دینی و سخت گیریهای اعتقادی شروع شد (۱۷) این دوره شدّت تعصب در بغداد با خلافت المتوكل على الله يعنى اواسط قرن سوّم شروع شده بود. از آن زمان سخت گیری نسبت به معتزله يعنى اصحاب عقل و منطق در کلیه ممالک اسلامی آغاز شد منتهی در ایران، تا آل بویه قدرت داشتند از لحاظ اعتقاد به تشیّع و نزدیکی با معتزله و هم چنین در عهد سامانیان از لحاظ احترامی که برای آزادی افکار قائل بودند سخت گیری نسبت بمعتزله معمول نبود امّا همين که حکومت ترکان زردیوست و غلامان ترک نژاد شروع شد سخت گیری و تعصّب نسبت بمعتزله و هم چنین شیعه در ایران آغاز گشت که مثال و نمودار آن خود رفتار محمود غزنوی بود. عین این رفتار شدید و غليظ در عهد تركان سلجوقي هم معمول شد(۱۸) و سخت گیری محدود به معتزله و شيعه نماند بلكه به فرق و اهل ادیان بیگانه چون یهود و نصاری و مجوس که تا آن هنگام در آزادی و آسایش به سر میبردند نيز تعميم يافت. استاد صفا حق دارد که بگوید: شکست معتزله یعنی بیشروان تعقّل و تفکّر برای تمدّن اسلامی بسیار زیان آور بود و از این

جاست که باید ریشه انحطاط تمدّن اسلامي و مسلمين را از قرن چهارم هجری جستجو کرد(۱۹) اکنون اگر به خاطر آریم که قرن چهارم قرن تسلُّط ترکان غزنوی بر ایران بود و قرن ينجم دوران حكومت ترك نژادان دیگر که سلجوقیان باشند و قرن هفتم با حمله بي رحمانه مغول بر ایران مقارن بود و از اواخر قرن هشتم تیمور فاتح دیگر مغولی بر کشورمان تسلّط یافت و قرن دهم روزگار تسلُّط سلسله صفوی بود که بنیاد حکومت خویش را بر تعصّب مذهبی نهادند و قرن سیزدهم شاهد غلبه قاجاريّه بود كه به علّت فقدان ریشه ایرانی و در نتیجه محرومی از مشروعیّت، باز بر شیعه و علمای مذهب تکیه زدند آن وقت متذکّر می شود که چرا انعطاف پذیری فکری و تسامح که استاد زرین کوب آنرا یکی از چهار یا پنج خصلت فرهنگی ایرانیان شمرده است چنین تزلزل و احیاناً واژگونگی حاصل کردہ است (۲۰)

بخش دوم - نیکوکاری و نوع برستی مهر و احسان نسبت بافراد مردم خصوصاً تنگ دستان، ستمدیدگان و رنج کشیدگان در فرهنگ ایران مقامی والا دارد. هرودوت درباره عادات پارسیان می نویسد(-۴۲۵

۴۹۰ ق.م) رسم آنان این است که بر بلندترین نقاط بالا رفته و در درگاه خدا به دعا پردازند. رسم آن نیست که تنها برای خویشتن خیر و برکت بخواهند بلكه بايد براى خوش بختى شاه و تمام اقوام ایرانی که خود نیز جزوی از وی بشمار میروند دعا کنند(۲۱)

در آئین زردشتی نیک اندیشی و رفتار نیک و پراکندن نیکی در جهان تعليم اساسي اخلاقي است. در كتاب "باکاروان اندیشه" (۲۲) میخوانیم که "در وجود زرتشت میتوان یک اصلاحگر اجتماعی را نشان داد و اصراری که او در حمایت از فقرا و سرزنش ارباب قدرت و ثروت دارد مخصوصاً معرّف این جنبه از تعلیم اوست" بر خلاف هندی ها که وجود را با رنج و شر مترادف میدانستند تعليم مزديسنان وجود را نوعى خير و هم چون موهبت الهی میدید چنان که وحدت گرائی محدود فکر هندی را که منجر به نوعی همه جا خدائی یا Pantheisme میشد تعلیم زرتشت بنوعی ثنویّت کیهانی کشانید تا در آن، جائی برای انسان و مسئولیّت او هم باز کند. بدین گونه انسان با گرایش به خیر به تعبیر زردشت (یشت ۳۱ /۲۱) دوست و هم بیمان اهور ا مزدا می شود. پل دوبروی Du

Breuil در کتاب آئین زرتشتی (۲۳) می گوید: کسی به تعلیم زرتشت وفادار است که بافراد درست، فقیران و کارگران نیکی میکند و زندگی حيواني را محترم مي شمرد و اندیشــه های والا دارد که در کارهای شریف تجلّی می یابد. در یسنا ۹/۳۰ زردشت می برسد آیا ما میتوانیم در زمرہ کسانی باشیم که بر ای احیاء دنیا کار میکنند؟

اسلام که آئینی قویاً اجتماعی است بی فرهنگی است: در دین و اخلاق هم گمان احسان به نیازمندان و مستمندان را رواج بسیار بخشید و ادبیات فارسى كه آئينه روح جامعه است اين میل حمایت از فقیر ان و مظلومان و یتیمان و بیوه زنان و غیرآن را به روشنی منعکس میکند و در این جا روح عدالت جوئی که از ویژگی های فكر ايرانى دانسته شده جلوه تام دارد. محمد على اسلامي ندوشن در كتابي که به چهار سخنگوی وجدان ایرانی اختصاص داده(۲۴) سعدی را سخن گوی ضمیر آگاہ ایرانی می خواند و با نقل بیتی از بوستان، داستان مورد نظر آن استاد سخن را چنین توضیح میدهد که به هنگام قحط سالی در دمشق دوستی از دوستی پرسید تو که به قدر کافی تمکن داری و قحطی در تو اثری ندارد چرا این اندازه زار و نزار شده ای دوست جواب داد که از

غم دیگران زرد رنگ شده است چون نمی توانسته ببیند که مردم در محنت و تنگی و گرسنگی بسر برند. در این جا سعدى في الحقيقه ترجمان عواطف نهفته همه اير انيان است "و اين مسأله همبستگی انسانی در فکر بشریّت در واقع محور فكرى اوست"

به عنوان نتیجه گیری این دو بخش، سخنی را از دکتر زرّین کوب نقل مىكنم كه فى الحقيقه نوعى ترازنامه آنچه ایرانی به دنیا داده است قابل اهميّت است. تصوّر نزاع دائم بين نیکی و بدی که گرایش انسان به نیکی را در حکم همکاری در بنای دنیای اهورایی می کند در جهانی که ایده آل اخلاقی آشور و بابل درنده خوئی را بر آن حاکم کرده بود یک انقلاب اخلاقى براى تمام انسانيت بود. قرنها بیش از مسیحیّت مهر یرستی ایرانی فکر برادری بین افراد انسانی را حلقه پیوند بین پیروان خویش ساخت چنان که فکر تلفیق بین ادیان بزرگ را که حتی در زمانهای نزدیک به عصر ما امثال نادر شاه و اکبر امپراطور آرزویی دسترس ناپذیر یافته بودند تعلیم مانی تا حد زیادی به تحقّق نزدیک کرد. در توسعه و نشر اسلام نیز ایرانیها کمتر از سایر مسلمین نکوشیده اند و

عرفان اسلامی هم در ادب هیچ قوم اسلامی بهتر از آنچه در آثار عطار و جلال الدین مولوی و حافظ آمده است تجلّی نیافت. بدین گونه سرمایه گذاری ایرانی در بازار فرهنگ جهان آن اندازه بود که در داد و ستد معنوی بین المللی برای وی اعتبار کم نظیر تأمین کند. در هر حال کم نظیر تأمین کند. در هر حال درست است که آنچه ایرانی در مجموع میراث خویش به دنیا مدیونست قابل ملاحظه است اما آنچه مدیونست قابل ملاحظه است اما آنچه نیز وی به دنیا داده است اندک نیست و اگر آن را از دنیا بازستاند در بسیاری چیزها هست که کار دنیا لنگ خواهد شد(۲۵)

بخش سوم – ترویج تمدّن و دفاع از . تمدّن

همه میدانند که بزرگترین تجلّی انسانیّت همانست که در فرهنگ یعنی محصول فکر و احساس و تجربه زندگی آدمیان بازیافته میشود و ایرانیان که ده ها بار در طی تاریخ دراز خود معرض حمله ملل وحشی مهاجم قرار گرفتند از تورانیان و هیاطله قبل از اسلام تا طوائف ترک و مغولان و تیموریان و تاتار و کوشیدند بلکه مهاجمان را به لطائف و ظرائف فرهنگ آشنا و علاقه مند کردند و نقشی که ایرانیان در انتقال

عناصر متعدد فرهنگی از شرق آسیا خاصته چین و هند به غرب آن قاره و از این جا به مناطق دیگر داشته اند و حتى خدمت مردم اين سرزمين كهن به حفظ و انتقال میراث فرهنگی يونان به خود مغرب و مغربيان انكار ناپذیر است\* کار سترکی که ایرانیان در چارچوب اسلام که توسّط ملّتی با سابقه بربریّت و جاهلیّت به ایران آورده شد بانجام رساندند يعنى در ایجاد و توسعه تمدّن اسلامی شاید بیش از همه ملل تابعه حکومت مسلمانان باشد و هم ایرانیان بودند که به گفته محقّقانی چون استاد دکتر احسان بإرشاطر وقتى چراغ خلافت در بغداد خاموش شد نفس تازه احیا کننده ای در کالبد فرسوده تمدّن دمیدند و جلوه های بدیعی از علم و ادب و فلسفه و کلام و غیر آن را به منصبه ظهور رساندند. (۲۶)

تالبوت رایس استاد تاریخ هنرهای زیبا در دانشگاه کمبریج نوشته است (۲۷):

"پیروزی اعراب در زمینه سیاسی کامل ولی در زمینه فرهنگ و مدنیّت خیلی کوتاه بود زیرا فرهنگ کهن ایران چیزی نبود که در عرض یک روز نابود شود و بخصوص چون عربها خود بضاعتی در این زمینه نداشتند تا جانشین فرهنگ ایران شود

بنابراین پیروزی مزبور که فتح نظامی و سیاسی آنی برای اعراب به شمار میرفت در طی مدّتی بیش از یک قرن تبدیل به یک بیروزی قاطع فرهنگی برای ایران گردید. افکار ایرانی، فرهنگ ایرانی و هنر ایرانی همه پایدار ماندند و در زیر لوای اسلام و تحت تأثیر نیروی محرکه پر زوری، بار دیگر رواج یافتند و اثرات این تحوّل از اوائل قرن هشتم میلادی به بعد در سرزمین های بسیار یهناوری نمایان گردید. با این حال نخستين سلسله اسلامي يعنى خلفای اموی پایتخت خود را در شام مستقر ساختند يعنى به جاى استفاده از میراث ایران بیشتر از میراث رومی بهره بردند فقط هنگامی که در زمان سلطنت (خلافت) بنی عبّاس در سال ۷۵۰ میلادی پایتخت از دمشق به بغداد منتقل شد برتری فرهنگی و مدنيّت ايران دوباره محرز گرديد"

مدیب ایران دوباره محرر حردید تأثیر تمدّنی ایران در جامعه های غیر ایرانی محدود بدوران اسلامی نبوده و نیست بعنوان نمونه ذکری از تأثیر تمدّن ایران در امپراطوری روم شرقی بمورد است. د.تالبوت رایس مینویسد(۲۸) "از نظر تاریخ هنر، میراث ایران برای دنیای بیزانس دارای اهمیّت فوق العاده است و حتّی میتوان از خود پرسید اگر تأثیر و نفوذ ایران در روزگار قدیم نبود آیا پارک با فضای محصور را می گفتند سبک معماری روم شرقی که آن طور بیشرفت و ترقّی کرد هرگز صورت خارجی به خود میگرفت یا نه؟ يارچــه هاى بيـزانس و در دوره های بعد سفال و کاشی گری آن در طی دورہ های مقطّع ولی طولانی تقريباً بكلّي رنگ و بوي ايراني دارد. حجّاری بیزانس نیز تحت این تأثیر در آمد و منبّت کاری روی عاج و هم چنین فلز کاری های روم شرقی گاه و بیگاه آثار نفوذ ایران را می رسانند حتّى در نقّاشى و موزائيک، قرابت سبک با مشرق زمین گاهگاهی مشهود است، تاريخ فر هنگ نيز همين ارتباط را نشان میدهد" فرصت اجازه نمیدهد که وارد یکایک هنرهای ایران و تأثیر آن در هنر جهانی شوم همین قدر کافی است گفته شود که: ایران در هنر موسیقی از راه موسیقی عربی به طور مستقیم در موسیقی قرون وسطاى ارويا تأثير گذاشت (19)

با وجود خشکی و کمبود آب در ایران، هم از روزگار پیش از اسلام ایرانیان در باغ کاری و باغ آرائی زبانزد آفاق بودند كلماتى چون Paradise و فردوس در زبانهای فرانسه و انگلیسی و عربی از ریشه ایرانی Pairidaeza آمده که و حیرت نباید کرد که هر چند بخش چهارم- انسان دوستی در

که در آن بدستور شاهان درختکاری و گل کاری می شد(۳۰) و تأثیر الگوی ایرانی در باغ های نامدار معاصر چون باغ ورسای و شالیمگارگاردن پاکستان آشکار است. عشق به زیبائی و طبیعت در همه محصولات هنرى ايران منعكس است. دانشمندی چون پرفسور آرتور می کند. یوب همه عمر خود را صرف تاریخ ایران زمین به تکرار دلالت بر شناختن و شناساندن ارج هنرهای ایرانی کرد. نویسنده مقاله ایران در دنیای قدیم(۳۱) حق داشت که بگوید: ايرانيان اهل ذوق و عشق و نشاط هستند و سرزنده بودن و نیروی حیاتی آنان در آثار هنریشان پدیدار زرتشتی بوده و هستند که به قول يرفسور آرتور كريستين سن دانمارکی با زهد و ترک دنیا مخالف بود و در برابر گرایش به تمتّع از زندگی مانعی نمینهاد. مهر طبیعت یکی از مشخّصه های ایرانی است. داريوش شايگان در مقايسه چيني ها با هندیها می گوید چینی ها کششی ژرف به زیبائی های طبیعت داشتند بر خلاف تفکر هندی که ارتباطی مستقيم با طبيعت نداشت (٣٢) ايراني ها از این بابت به چینی ها شبیه ترند

ايرانيان مينياتور و تصوير گرى طبيعت و انسان را از چينې ها آموختند ولي آن طبيعت را چنان که میدانیم بکمالش رساندند.

عندليب شمارة ٨٢

اشعار غنائی و تشبیهی در قصائد که در دوران اولیّه ادبیات بعد از اسلام جلوه خاصتی یافت از عشق ایر انیان به جمال طبيعت به كمال قوتت حكايت

آن دارد که در آشفته ترین اوضاع، ایرانیان از دفاع فرهنگ و مدنیّت كوتاه نيامدند في المثل در هر دوران حمله مغول که از ۶۱۷ ه.ق أغاز شد و واقعه ای که بعد از حمله عرب بزرگترین حادثه ویران گر در تاریخ است. براستی ایرانیان وارث فرهنگ کشور ماست عدّه ای از عالمان و عارفان على رغم طوفان زمانه، مشعل فکر و فرهنگ را در ایران نگاه داشتند و به حفظ و معنویّت كوشيدند كه از آن جمله بودند شيخ شهاب الدّين سهروردی (متوفّی در ۶۳۲ ه.ق) و مولانا جلال الدّين رومی (فوت در ۶۷۲) در آن زمان خانقاه ها نوعی بناهگاه برای رشد و توسعه و انتقال اندیشه های والا شد و آن فرهنگ لطيف معنوى را از خاموشی و فراموشی نگاه داشت.

#### ادیان ایرانی

بیش از این به کتاب آئین زردشتی دوبروی اشاره کردیم بگفته او و همه محقِّقان آئین مذکور، در نظر زردشت انسان موجودی است مختار که می تواند باراده خود ميان خوبي و بدي و دروغ و راستی انتخاب کند. دوبروی معتقد به عدم خشونت در آئين زردشتی است پسنا گویـد(۱۳ و۱۴) من دین خوب مزدا را می ستایم که همه نزاعها را دفع میکند و هم دعوت به زمين نهادن سلاح ها است. به عقیده دوبروی (همان کتاب ص ۴۶) هرگز نباید جهاد اخلاقی و روحانی را که گاتا توصیه میکند با جهان گشائی امیراطوری ساسانی اشتباه کرد و آن آئین را منحصراً از نظر گاه تئوکراتیک مغان عهد ساسانی نگریست. آئین مزدائی هرگز دست به جنگ های مذهبی همانند بعضی ادیان دیگر نبرده است. در نتيجه تبليغ دين بايد از طريق انعکاس دین در اعمال مؤمنین باشد. در منطق اوستا، خیر چیزی است که حیات را بیفزاید و شرّ آن چیزی است که جلوی حیات را بگیرد. افکار، اقوال و اعمال خوب است که نيکی را در جهان بسط ميدهد و بیروز میکند. شرّ در خودخواهی و ار اده ایجاد تفرقه منعکس است.

محقّق معاصر شجاع الدّين شفا (رجوع کنید تولدی دیگر) از کتاب "بررسی هائی درباره بیدایش و گسترش زندگی مذهبی" نقل میکند که در برداشت ايدئولوژيک آئين زردشتي، فرد انسانی وجود مجزائی نیست که تنها به رستگاری خویش بیندیشد بلکه او همکار الزامی بروردگار خود در طریق هدایت جهان در مسیر روشنائی است و از چنین دیدگاهی حکم کارگری را دارد که در راه تحقیق یک طرح بسیار بزرگ کار میکند نه تنها برای زندگی شخص خودش بلكه براي همه جهان أفرينش. این اندیشه شرکت انسان در یک طرح عظیم، در امر بهائی تجدید و احیا شده زیرا از نظر این آئین، انسان برای اصلاح و پیشبرد جهان تمدّن خلق شده و در ساختن دنیای صلح، عدالت و وحدت کلی بشر بی شبهه شریک کارگردان امور جهان است.

البتّه ادیان ایرانی قبل از اسلام بآئین زردشتی محدود نمیشود چنانکه اثر ارزشمند پرفسور بوزانی Religion in Iran هم بر این مطلب دلالت دارد.

آئین مهر پرستی که از ایران سرچشمه گرفت نفوذ دامنه داری در امپراطوری روم داشت و آثارش

چون مهرابه ها هنوز در قارات مختلفه جهان باقی است و محققان گویند که این آئین مروّج اندیشه برادری جهانی بوده است.

دیگرمانویت است که آئینی تلفیقی از آراء و عقائد مختلفه گنوسی-مندائی- عیسوی- بودائی بود و در قرن سوم میلادی در ایر آن بدیدار شد و نوعی یل میان ادیان آن زمان زد و گوئی شاخص ہمین گرایش بہ ترکیب و تلفیق بود که داریوش شایگان به حق آن را از ویژگی های تفکّر ایرانی دانسته است در عین حال آئین مانی در تعلیمات خود به ثنویت نور و ظلمت قائل بود و جنبه اخلاقي قوى داشت و بی اعتنائی به دنیا و حتّی احتراز از توالد و تناسل را توصیه میکرد و بر آن بود که باید بیاری محروميّت ها و رياضات سخت چون روزه داری طولانی و نماز و سماع، جوهر نور و اصل حیات را که در وجود آدمي است تقويت كرد.

وقتی اسلام بر ایران غالب شد ایرانیان در همان قرن دوم و سوم روی به عرفان یعنی زندگی معنوی درونی آوردند و چنان که برفسور ویکنز استاد دانشگاه کمبریج نوشته است(۳۳) تصوف محققان را عموماً بالاترین مظهر فکر ایرانی در زمینه مذهب می دانند. نیکلسون معروف در

نامه ای در او اخر حیات خود نوشته که بسیاری از اختصاصات تصوف همانا بومی ایران است.

میدانیم که اساس عقیده متصوقه به شهادت سرآغاز مثنوى مولوى است که روح از مبدأ الهي خود جدا شده و بيوسته در التهاب ذاتي است كه به سوی آن مبدأ باز گردد و در او فنا شود و در این جاست که قضیّه رابطه عشق میان خدا و انسان مطرح می گسترش می یابد ہمان طور کہ محقّق عصر اخير فكتر قاسم غنى نوشته است(۳۴) و نیز در همان کتاب فکر وحدت مذاهب و ترک تعصّب و خشکی و سخت گیری که در اینجا

عيناً نظر به اهميّت نقل ميكنيم: "از خصوصيات تصوف قرن ششم این است که تعصیب مذهبی قرن گذشته و این قرن و جنگها و نزاعها و مجادله بین فرق مختلفه شیعی و سنی و اسماعیلی و اشعری و معتزلی و امثال آنها و روشن شدن آتش جنگهای صلیبی که از اواخر قرن بنجم شروع شده و تا اواخر قرن ششم ادامه داشته و خستگی و آزردگی سبب شد که در بین خواص و اهل درايت و فكر تمايلات صلح طلبي و فکر وحدت مذاہب و صلح کل بر

ضد نزاعهای دینی و مذهبی بیدا شود و واضح است که بزرگان صوفیه که شد."

خالی از تعصّب و خشکی و سخت گیری اهل ظاهر بودند و مذهب تصوف از مدّتها قبل بدست جماعتی از اهل حال مذهب "عشق و محبّت، و طريقه صلح و صفا" شده بود و عقيده "وحدت وجود" مبنای طریقت و عرفان شمرده میشد بیشتر از سایرین مستعد برای ابراز این افکار و به کار برد. شود عشقی که به سر اسر عالم خلقت تمایلات بودند حاصل اینکه تخم این عقیدہ در این قرن در ذہن بعضبی از عرفای این قرن کاشته شد و به تدریج رشد و نمو یافت و در آثار و گفته های صوفیان بزرگی از قبیل سنائی و عطار با بهترین بیان در معرض افکار عمومی قرار یافت و در قرن هفتم با مولانا جلال الدّين رومي بحد کمال رسید.

> "عشق و محبّت یکی از عالیترین و مهم ترین احوال عارف و از مهم ترین مبانی و اصول تصوّف است. بزرگترین عامل قوی که تصوف را بر اساس عشق و محبّت استوار ساخت عقيده به وحدت وجود بود زیرا همین که عارف خدا را حقیقت مردم از این همه جنگ و جدال طبعاً ساری در همه اشیاء شمرد، ما سوی الله را عدم داشت یعنی جز خدا چیزی ندید و نسبت به همه چیز عشق و محبّت ورزید و مسلک و مذہب و

صلح كلّ و محبّت به همه موجودات

اگر خانم آن ماری شیمل، رابعه عکرویه را اول صوفی میداند که رابطه عشق با خدا را مطرح کرد، لوئی ماسینیون معتقد است که این اصطلاح عشق به خداوند را که در قرآن نیامدہ نخستین بار منصور حلاج در بیان رابطه خالق و مخلوق

مے تو ان گفت که این رابطه عشق با خدا بنیاد انسان دوستی در فرهنگ ایرانی است و حتّی مهر به طبیعت و عموم بشريّت از آن نشئت گرفته است به قول سعدي:

به جهان خرّم از آنم که جهان خرّم از اوست عاشقم بر همه عالم که همه عالم از اوست همین رابطه عشق است که در آثار بهائی از جمله با اتکاء بر حدیث معروف نبوى كنت كنزأ مخفيأ بسيار مورد تأکید واقع شده است که جلوه های آن را در کلمات مکنونه حضرت بهاءالله ميتوان ديد چون سخن او تصوّف است باید اضافه کنم که در عرفان مقام و منزلت انسان به درجه ای از بلندی دست یافته که به قول سعدي:

رسد آدمی به جائی که به جز خدا نبیند بنگر که تا چه حــد است مکان آدمیت بایزید بسطامی میگفت لیس فی جبتی

سوی الله و حسین بن منصور حلاًج فریاد انا الحق می زد یعنی از اتحاد خدا و انسان سخن می راند و همین اندیشه مهتری انسان را بالحان گونه گون در گفتار شاعران باز میتوان یافت از جمله مولوی گفت: ای قوم به حج رفته کجائید کجائید معشوق همین جاست بیائید بیائید و حافظ ندا میکرد:

بی دیمی در مست (عوال حد، ب و بود او نمی دیدش و از دور خدایا میکرد بایزید بسطامی که عبارت "سبحانی سبحانی ما اعظم شأنی" باو منسوب است بقول یکی از محققان هندی نخستین گام را به سوی خلط هویت نهائی عابد و معبود برداشت و مفهوم فنا یعنی فناء فی الله نیز همراه با این نظریّه جلوه کرد.

ماحصل آنچه را درباره آئین زردشت سابقاً گفتیم در مقام مقایسه با آئین بهائی و ادیان دیگر ذیلاً تکرار میکنیم:

۱ – اگر در اسلام جنگ و جهاد امر محتوم است و غزوات پیامبر اکرم و حکم جهاد با کافران حربی و با اهل ذمّه تامسلمان شوند یا قبول جزیه کنند و نیز با آنان که از امام رویگردان و یاغی شده اند بر این امر گواهی میدهد و جهاد یکی از ارکان هشتگانه اسلام در کنار نماز و روزه محسوب

شده اممّا امر بهائی حکم جهاد را ملغی کرده و ملاطفت و ملایمت و ابلاغ کلمه با مهربانی و بدون اصرار و لجاجت در رأی را توصیه کرده و دستور متعدیانه امر به معروف و نهی از منکر را نادیده گذاشته و از این بابت بیشتر شبیه آئین زردشت است که هر چند به مبارزه با شر و مظاهر شر دعوت کرده اما مقصودش جهاد درونی بوده است نه جهاد برونی و عینی و خشونت ورزی

۲ – هر چند آنین اوستائی دنباله گیر آئین ودائی است ولی به خلاف اروپائی های هندی که به ریاضت و عزلت گرائیدند فعل و عمل و درگیری در زندگی دنیوی را تشویق میکند کشاورزی را می ستاید و مردم را به برگزاری انواع جشن ها بر میانگیزد و در باطن شادی و نشاط و سرزنده بودن را تعلیم میدهد و از این بابت هم دین بهائی بسیار به آئین زرتشت نزدیکتر است تا به ادیانی که پشت پا زدن به دنیا یا غم زدگی را ترویج کرده اند.

۳- در دیانت اسلام تأکید بر اندیشه جبر و قضا، یا امر محتوم الهی شده در حالی که آئین زردشت مانند امر بهائی اراده انسان را در تعیین جهت زندگی او که بسوی خیر باشد یا شر

نميدهد.

۴- اگر از دیدگاه جامعه شناسان، اسلام مانند آئين يهود تأكيدش بيشتر بر روی احکام است در مقابل مسیحیّت بر روحانیّت متّکی است و آئین زردشتی بر حسن اخلاق و رفتار اتَّکاء دارد.امر بھائی نیز گر چه حدود و احکام معدودی دارد بیشتر تأکیدش هم بر روحانیّت و هم بر اخلاق و بر اساس آن دو ایجاد تمدّنی متعادل روحانی و مادّی است. ۵- در آئین زردشت این مطلب صراحت دارد که بعد از غلبه اهورا مزدا بر اهريمن، جهاني نو بوجود خواهد آمد و جهانیان برای همیشه خوشبخت و کامران خواهند شد حال آن که وعده یک مدینه فاضله زمینی در قرآن صراحت ندارد و فقط در احادیث آمدہ که پس از وقوع رستاخیز یعنی زنده شدن مجدد مــرده ها در روز قيامت جهان از برکت ظهور موعود پر از عدل و داد خواهد شد و در این مورد صراحتی که در نبوات انبیاء در عهد عتیق و نیز در مکاشفات یوحنا در عهد جدید مشاهده میشود نیست. از بسیار جهات دیگر نیز می توان آئین بھائی را نزدیک به آئین زردشتی یافت ولی تنگی وقت، تفضيل بيشتر را رخصت

مدخلیّت کامل میدهد.

**بخش پنجم- انسان دوستی در ادبیات** حلقه های دیگری از این پیوند روحانی فارسى

> یکی از مهم ترین عرصه های انسان دوستی در فرهنگ ایران را در ادبيات فارسى مىتوان جست و از جمله در ادبیات صوفیانه که یکی از درخشان ترین تراوش های طبع و روح ایرانی و نمودار کامل انسان دوستی در معنای جامع کلمه است. احتر ام بانسان، اعتقاد به علويّت ذات او، عقیدہ به برابری و برادری ہمه انسان ها و نظريّه صلح كلي، جلوه ای چند از این انسان دوستی هستند که از عبارت معروف سعدی شیرازی "بنی آدم اعضای یکدیگرند" يا بيت نعيم اصفهاني:

> > "ايّها النَّاس ما همه بشريم

بنده يک خداي دادگريم"

تسلسل و تداوم بیدا میکند. مؤلّف ارجمند "نه شرقى - نه غربى-انسانی" می نویسد(۳۵): از تمام آنچه فرهنگ گذشته ایران به دنیا هدیه کرده است، هیچ چیز از ادبیات عرفانی آن انسانیتر نیست. این ادبيات عرفانى محكم ترين حلقه بیوندی است که فرهنگ ایران را با تمام آنچه در ادبیات دنیا، انسانی و جهانی است ارتباط میدهد. درست است که حماسه ملی، شعر غنایی، قصته و داستان، حکمت، و اخلاق هم اولین بار که اجازه حرف زدن به این دردناک نیست.

است اماً آن بيوند ها بيشتر تابع علاقه های تاریخی با قراردادهای انسانی است و ناچار ارزش آن در معرض تبدل و تغییر است اما ادبیات عرفانى مولود تجارب عميق روحانى انسان است و تغییر و تبدل کمتر در آن راه دارد.

در توضيح مطلب بالا اضافه ميكند :45

در واقع آنچه ادبیات کلاسیک ایران را از هر چه غیر انسانی است، از هر چه به حدود و قيود مربوط به مرز و نژاد و محیط و طبقه وابسته است، از هر چه تصنعی و تقلیدی و احیاناً غیر اخلاقی است منزہ کرد و آن را به سطح آرمانهای انسانی، به افق بینش و معرفت جهانی، و به پایه است(۳۶): بعد وجدانى انسان بالا برد همين مجموعه أثاريست كه آن را به طور کلی ادبیات عرفانی ایران باید خواند. فقط در آینه این جام جادویی است که فرهنگ ایرانی نقش تمام انسانیت را جلوه گر می بیند. از این رو عجب نیست که لطایف ادب و ذوق تمام قلمرو انسانیت در آن پرتو بیفکند. از جالب ترین مختصات این ادبیات توجه آن است به احوال طبقات

محروم. شاید در تمام ادبیات ایران

طبقات داده شد در همین آثار عرفانی بود. به یک معنی شاعران و نويسندگان صوفي، احوال مستمندان، بی زبانان و درماندگان را آیینه یی كردند براى تصوير بيعدالتيهاى اجتماعي.

مثال جالب توجّه در این مورد آثار شیخ عطّار است که قهرمانان بسیاری از حکایات کوتاه خود را از طبقات یایین اجتماع چون گدا- برزگر-برده- سقا- گورکن- دیوانه و سایر افراد عاری از هر گونه مزیّت انتخاب میکند.

در موضعی دیگر دکتر زرین کوب مزایای تعلیمات صوفیه را در ۵ نكته خلاصه ميكند كه همه معرف تجلّی انسان دوستی در آثار این نحله

۱ – تسامح و آزاد منشی ۲ – عشق به حق که دنیای صوفی را ولو سنگ و جماد باشد دنیائی پر روح و حیات میکند ۳- یکرنگی با کائنات عالم۴-ديدن انعكاس حقيقت واحد در همه چيز و بالاخره ٥- اين که تعليم صوفيه جائي براي يأس و بدبيني باقي نمی گذارد و لذا با این که برخی شعرا دائماً از بی ثباتی دنیا صحبت میکنند باز ادبشان چون آثار خیّام و ابوالعلاء معرّی تیرہ و ناامید کنندہ و

مؤلَّف دیگر معاصر شجاع الدّین شفا یگانگیاست. اگر ایران در گذشته (۳۷) مینویسد که چون سخن از عشق خدا در میان است "برترین خصیصه این خداجوی عرفان ایرانی، جهانی بودن مطلق آن است. عارف يارسي خدا را در مقامی بالاتر از جدائی های کنیسه و کلیسا و مسجد میجوید و به همان اندازه در خرابات مغان نور خدا ميبيند كه در محراب كليسا و در رواق مسجد این نقــل قول از همان مؤلَّف است: رنه کروسه R.crousset(۱۸۸٥–۱۹٥٢) گفته اساسی ترین مسأله جهان امروز، در آمیختن شرق و غرب برای دست یابی به یک واقعیّت جهانی بر مبنای یک تفاهم جهانی است و سرمشقی که بنیادی فرهنگ ایر ان است ■ فرهنگ ایران در همه تاریخ خود ارائه کرده نمایانگر این واقعیّت است که چنین تفاهمی تحقّق بذیر است زیر ا این فرهنگ با نبوغ اندیشه خویش خودبخود مظهر آمیزش موزونی از شرق و غرب و ادغام این دو در یک واحد بزرگ جهانی است"

> و چه مناسب است این سخنان شرق شناس فرانسوی به عنوان پایان عرائض من با توجّه بأنكه بار ديگر از سرزمین ایران آئینی برخاسته که هدفش تحقّق این آمیزش موزون تمدّن غرب و شرق و ادغام آن دو در یک جامعه جهانی متّکی بر همدلی و

24 مشعلدار تمدّن و فرهنگ کهنی بود و انسان دوستی و احترام به همه اقوام و ملل عالم را به جهانیان آموخت باید امیدوار بود که در آینده نیز باین رسالت نخستین خویش باز گردد و در ساختن تمدّنی انسانی بدور از خشونت، جنگ و بی عدالتی سهم شایسته خود را ادا کند. چه خوب گفته است ادوارد براون که در تاریخ ادبیات ایران به نقل از یک شاعره انگلیسی تصدیق می کند که وارستگی از محدوده های زمانی و مکانی و گرایش به سوی جهان بینی و جهان اندیشی از ویژگی های

#### یادداشتها و منابع

 ۲۳ دیکسیونر فرانسوی لالاند ص ۴۲۳ ۲-نگاه کنید از جمله به: مقاله دکتر زرّین کوب: ادبیات عرفانی ایران و ارزش انسانی آن در کتاب نه شرقی، نه غربی، انسانی و نیز مقاله او در باره سعدی در اروپا که در شماره ۲۷۲ بیام بهائی آمدہ است.

۳- کتاب میراث ایران تألیف سیزده تن از خاور شناسان زیر نظر ۱.ج.آربری ۱۳۴۶ فصل ۱۲ - ترجمه دکتر عیسی صديق ص ۴۹۱-۲ ۴– فصل ۱– ایر ان و دنیای قدیے ص

۵– ص ۲۴ و ص ۱۲ همان مقاله ایر ان و دنياي قديم ۶- در اصل جهودان ٧- كتاب نه شرقى، نه غربى، انسانى ص ۴۶ (نشر سال ۱۳۵۶) ۸- ماهنامه هستی- بهار ۱۳۸۱ ۹– تواریخ نوشته هرودوت ترجمه و تحشیه غ. وحید مازندر انی ص ۱۹۷ ۱۰ ترجمه مهندس رضا مشایخی سال ۱۳۵۰ ش 11 گزنفون علاوه بر مورّخ بودن فیلسوف و سردار یونان بود در حدود ۴۴۵ ق.م متولَّد شد و در حدود ۳۵۵ ق.م چشم از جهان فرو بست. ۱۲- همان کتاب: نه شرقی- نه غربی-انسانی (۶۹–۶۹) ۱۲ نشر کتابخانه خیام – ص ۱۲۳ ۱۴- زرین کوب- دو قرن سکوت چاپ ۱۳۴۴ ص ۸۴ 10- دو قرن سکوت ص ۸-۳۳۷ ۱۶- نقل اقوال مذکور از کتاب غلامرضا انصاف يور است: "ايران و ایرانی به تحقیق در صد سفرنامه دوران قاجاريّه" (طهران ١٣۶٣) ۱۷ - کتاب نام برده در متن ص ۱۰۶ ۱۸- همان کتاب دکتر صفا ص ۱۰۹ ۱۹- همان کتاب، ص ۱۱۰ ۲۰- در کتاب نه شرقی- نه غربی-انسانی (۱۳۵۶) ویژگی های فکری

ناپايداري روزگار

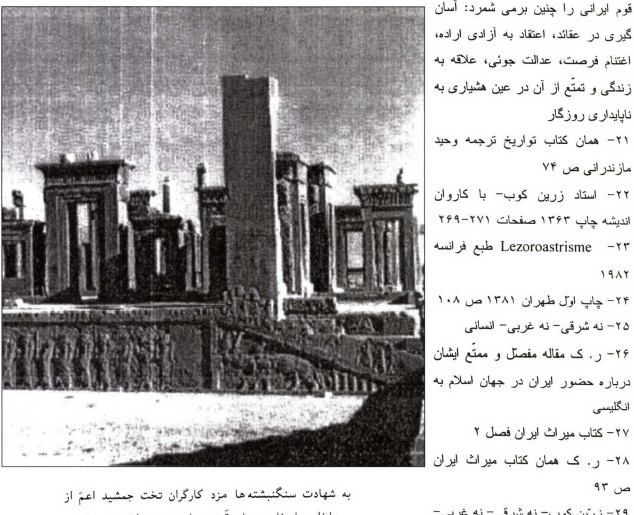
مازندر انی ص ۷۴

۲۵- نه شرقی- نه غربی- انسانی

۲۷ – کتاب میراث ایران فصل ۲

1917

انگلیسی



۲۸ - ر. ک همان کتاب میراث ایران ص ۹۳ ۲۹- زرین کوب- نه شرقی- نه غربی-انسانی ۳۰– ر. ک میراث ایران فصل دهم. ۳۴– تاریخ تصوّف در اسلام از صدر \* متن سخنرانی در دوازدهمین انجمن باغهای ایرانی از ویکتوریا باسکویل اسلام تا عصر حافظ ۱۳۵۶ ص ۳۲۵ و ست ۳۱– میراث ایران ص ۲۸ ٣٢- کتاب آسيا در برابر غرب ، چاپ بعد سوم ۱۳۷۸ ش ۳۳- همان کتاب میراث ایران- مقاله صفحات ۲۵۴-۷ مذهب ایران- فصل ۶ صفحات ۵-۲۶۳ ۲۷ تولّدی دیگر صفحات ۱-۴۷۰

داخلی یا خارجی با دقّت محاسبه و پرداخت می شد

دوستداران فرهنگ ایرانی در شیکاگو ۳۵– ر. ک زیر عنوان ادبیات عرفانی اوت– سپتامبر ۲۰۰۲ ایران و ارزش انسانی آن ص ۲۳۲ به \* در زمان انوشیروان (۵۳۱–۵۷۹ م) بود که هفت تن از فلاسفه و دانشمندان ۳۶– نه شرقی– نه غربی– انسانی یونانی دانشگاه اسکندریّه از روم گریختند و به دیار ایران پناهنده شدند و پادشاه ایشان را گرامی داشت و دستور ترجمه آثارشان ر ا به زبان پهلوي داد.

دکتر علی آبادی نوع دوستی دیگر دل پریش و نژندی نیست ؟ گیرم که از دلم بگریزد غم بائے دگر فشردہ به بندی نیست ؟ یا یای من رها شده گیر از بند لغزيد و جا به خنده شيرين داد گیرم که اشک حسرت طاقت سوز پاسے به نالیه غم دیریے داد یا خندہ ہای شاد و خوش امید از دوش من که تا شده بردار د گیےرم گذشتےہ بےار سیاہےش را صد نقش دلفريب بديد آرد یا بیے ش چشے خستے ام آینےدہ یکسر به دامن دل من ریزند گیرم نشاط و شادی دنیا را یا آنچــه محنت آور و نازیباســت یکبارہ از دلے ہمے بگریزند لرزان لبي ز ناله نخواهد سوخت ؟ آیا در آن زمان که بخندم شاد بر موج غم نگاه نخواهد دوخت ؟ چشمے زیشت قطرہ اشکی گرم راه امید یاس نمیگیرد ؟ آیا درون روح پریشانی يكتا شعاع شوق نميميرد ؟ یا در دل فشـرده لرزانی اشکے به یاد رفتے نمے لغزد ؟ آیا شب سیاہ بروئے زرد با مادری گرسنه نمی لرزد ؟ طفلے درون کلبے تنگے سرد زاری کنان خمیده نملی گردد ؟ از مشت حق کشیے قد حق داری از خشم و کین دریده نمی گردد ؟ با دست جور کهنه گریبانی فارغ کجا توان شد و خوش خندید ؟ آخر میان حسرت و رنج ای دوست وان ناله را چگونه توان نشنید ؟ آن اشــک را چگونــه نبایــد دیــد من تاب رنے جای گران دارم ای رنے دیگری بدلے بنشین شادی ز شادی دگران دارم با بار رنے ہای گران شادم

از نامه های قدما

وحيد رأفتي

در مجلَّه عندلیب شماره ۷۹ (ص ۱۱–۸) شرحی درباره مکاتبات بعضی از احبّای الهی با جناب درویش غلام حسین همدانی(مشهور به حاجّ قلندر) مندرج گردید و در آن شماره و نیز در عندلیب شماره ۸۰ (ص ۱۳–۸) چند مکتوب از مکاتیب موجود در آن مجموعه طبع و انتشار یافت. حال دو مکتوب دیگر از همان مجموعه را ذیلاً منتشر میسازد: مکتوب اول از جناب حاجی میرزا حیدر علی اصفهانی و مکتوب دوم از جناب آقا سیّد محمّد تقی منشادی است. پس از درج هر یک از این مکاتیب توضيحات لازمه را به اختصار با خوانندگان گرامی در میان خواهد گذاشت. برای ملاحظه شرح مربوط به سابقه این مکاتبات و کیفیّت تسوید و طبع آنها به مجلَّه عندليب شماره ۷۹ مراجعه فرمائيد.

#### مكتوب اول:

بسم الله الاقدس الاعز المحبوب حقيقتي و هويتي لذكركم و حضوركم و مترجم لسان حضرت مقصود و مفتريات و ارماح افكيّات و سيوف جعليّات بر هيكل مكرّم مقصود امم از جميع جهات وارد نشود و قدمي بر نداشته اند مگر آن که به وساوس و حیل و دسایس و خدع حفره و بشری و شرک و دامی پنهان نموده اند کأن بلایا و رزایای اوّلین و آخرین و مطالع رب العالمين و سابقين اولين هر یومی باید بر مطلع عبودیّت و

مشرق محويّت وارد شود و كل را تمام شدن اين بناى اعظم است و ميخرند و قبول مي نمايند و تحمّل مي مي فرمايند اعظم نصرت و اقدم فرمایند و سرور و بهجت مبارک خدمت و ابهی موهبت است و به الفداء آنی و دقیقه ای بر سرّ وجود حصر است در این که بشارت ارتفاع شأنی باید همّت و قیام و استقامت امرالله و استقامت احبّاءالله و تهذيب نمائيم كه اگر في المثل هزار مرتبه قلب عالم نگذشته است که اسهام اصفیاء اللہ و توکّل و انقطاع حزب کل ما یملک خود را صرف کنیم و الله از جهات برسد و حمداً له و شکراً این بنای مبارک مقدّس را تمام کنیم و لساحة عز قدسه این مقصود و غافلین هجوم نمایند و خراب کنند هر محبوب و مأمول مبارک به قوّت مرتبه ای بداینم امرالله هزار مرتبه قبلمه المهيمن المتصرف المسخر النافذ السّاري في عروق و شريان حركت آورده و در هر مرتبه اي الوجود بلا تعطیل از اطراف می رسد همّت و استقامت و شجاعت و تجلّد و و حزن مبارک و همّ طلعت محبوب و کوشش و جوشش و جدّ و جهدمان غم جمال مقصود مصروف به اتمام زيادتر شود تا به حسن اعمال و افعال

قبل ترقى نموده كه غافلين را به بنای عشق آباد است و توجهات اقدس و انقطاع عالم ابداع را زنده یاینده

روحانی رحمانی ربّانی نورانی صمدانی ملکوتی نمائیم نه این که حال در اول قدم خسته شویم و افسر ده و مخمود گردیم و خود را نزد امم عالم بي قدر و شأن و بلا ثبات و استقامت بنمایانیم و حال بواسطه نبودن مصروف توقّف در بنا شده است يعنى تعجيل نمى نمايند و احباب عشق آباد روحي لهم الفداء بسيار بسيار فوق قوّه خود همّت نمودند و باز هم حاضرند ولي چه کنيم قوّه ندارند، احباب ایران هم هزار مقابل فوق طاقت خود هر بلائی و ابتلائی و اسیری و دربدری و مصروفی و تنگی و سختی را تحمّل فرموده اند ای کاش نفوسی در آن مدینه به واقع می دیدند کل من علیها فان و یبقی وجه ربک ذی الجلال و الاکرام را و سبب سرور قلب مبارک قلب عالم می شدند.

تعليقه آن حضرت و محبوبين معظمين روحى لهما الفداء عالم عالم فرح و سرور بخشيد و اقداح افراح و اكواب انبساط طائفين روحى لهم الفداء را به دور آورد و به ذكر آن محبوب و حضرات كلّهم مشعوف و پرشغف گرديدند و ياد ايّام حضور آن جوهر روح و ذكر خلوص و حسن معاشرت و سلوك و خدمات مقبوله محبوبه آن جناب و حال ثمرات

اعمال قبل بر این خدمت بزرگ عظیم لامثل به موفق و مؤيّد شده ابد فرمودند و کلّهم در محفل تقدیس بیرونی مبارک و مجمع تنزیه مقام اقدس مدت وقتى به ذكر أن حضرت مشغول بودند و کلّهم از صمیم قلوب موفَّقيّت و اضعاف تأييد آن مطلع استقامت و عبوديت را مسئلت نمودند و سلام و خلوص و تکبیر و تعظیم و تحيّت به آن جناب و حضرت كليم و حضرت خوش کیش و حضرت اشرف و حضرت علَّم و عبد خالقنا و عبد غفور العالمين و عبد علّينا و جميع احبّاءالله و اصفيائه كبيرهم و صغیر هم و خادم مسافرخانه روحی و ذاتي و حقيقتي لهم الفداء دارند و سلام و خلوص و تکبیر فانی را هم فضلاً ابلاغ فرمائيد. بست در حركت است، ان شاءالله به حضرات از بعد اگر زندہ ماندم عرض می نمایم و السلام عليكم جميعا. حيدر على توضيحات:

\* جناب حاجی میرزا حیدر علی اصفهانی شرح حیات خود را در کتاب بهجت الصدور (لانگنهاین: لجنه ملّی نشر آثار، ۲۰۰۲ م) به رشته تحریر در آورده اند. شرح احوال و سوانح حیات ایشان بوسیله جناب عزیزالله سلیمانی نیز تحریر و در کتاب مصابیح هدایت (طهران:

مؤسسه ملّی مطبوعات، ۱۲۱ب، ج۱، ص ۹-۹۲) به طبع رسیده است. نشریه **خوشه هائی از خرمن ادب و** هنر (دارمشتات: عصر جدید، ۱۹۹۷ م)، جلد هشتم نیز اختصاص به مطالعات مربوط حاجی میرزا حیدر علی اصفهانی یافته است.

\*مطالب جناب حاجی میرزا حیدر علی در این نامه در تشویق و تحریض احبای الهی به اتمام بنای مشرق الاذکار عشق آباد است.

چون این مشروع یکی از اهم مشروعات بهائی در دو دهه اول قرن بیستم میباشد و در آثار مبارکه حضرت عبدالبهاء و مکاتبات قدمای احباء مستمراً به جهات مختلفه آن اشاره می شود شرح چگونگی آغاز بنا را از کتاب تاریخ عشق آباد بنا را از کتاب تاریخ عشق آباد (طهران: لجنه ملّی محفظه آثار، ۱۳۳ بدیع، شماره ۹۴، ص –۳۵۳ بنای یزدی نقل می نماید:

" ... جناب مستطاب حضرت افنان اعظم وکیل الدّوله حاجی میرزا محمد تقی ابن مرحوم مغفور حاجی سیّد محمد طاب ثراه شیرازی، حاجی سیّد محمد خالوی حضرت اعلی روح ماسواه فدا بوده، در اواسط شهر جمادی الثّانی سنه ۱۳۲۰[سپتامبر

احباب از صغیر و کبیر ایشان را استقبال نمودند و ايشان را مع انجال مکرّم جناب حاجی میرزا محمّد و جناب آقا سيّد آقا در نهايت غزت و احترام وارد نمودند و مدينه عشّاق را به انوار وجهه نورا منوّر فرمودند و سبب مسافرت ایشان به این و لا لاجل يناى مشرق الاذكار بود كه به امر حضرت غصن الله الاعظم از يزد حرکت فرمودند لله الحمد بعد از ورود ایشان اسباب بنای آن عمارت فراهم آمده آن بنیان مبارک را بنا نمودند. بنای مشرق الاذکار یوم جمعه ۲۸ بیست و هشتم رجب سنه ۱۳۲۰ (۳۱ اکتبر ۱۹۰۲ م) در آن روز جمیع احباب در زمین اعظم جمع شدند بعد از تلاوت آیات و مناجات جمیع احباء مشغول به کار شدند، هر کدام چند سنگی در ته آن بنا گذاردند و شکر و حمد الهي را به جا أوردند كه به اين عمل مبرور موفّق شدند لکن وجد و سرور این فانی از کل زیادتر بود زيرا كه در خصوص اين بناى مبارک از قول جمال قدم جل اسمه الاعظم به خطاب مخصوص مفتخر و سر افراز بودم چنانچه در یکی ازالواح قدس ربّانی که به اسم حقیر نازل شد مي فرمايد، قوله تعالى "بنائی و آبادی آنجا با شماست هذا من فضل الله عليک اين عملي است که

به دوام ملک و ملکوت باقی و پاینده است هنیئاً لک و مریئاً" انتهی

و ايضاً يوم تشريف آوردن جرنال [[كذا در اصل، مقصود جنرال است] اکرم سوبتیج (Subotich) که اوراق تاریخ بنای مشرق الاذکار را در تحت یکی از پایه ها قرار دهد جمیع احباب حاضر شدند و در وسط عمارت مشرق الاذکار که مرتفع تر از همه جا بود چادری بر پا نموده آنچه لازمه زينت بود فراهم نمودند. فروش نفیسه انداخته میز استول[به معنی صندلی] اطراف گذاردند از فواکه و حلویات و غیرہ که لازم تشریفات جناب جرنال بود حاضر نمودند. ابتدا جناب جرنال اوراق تاريخ بنا كه به خط روسی و فارسی مرقوم بود در جعبه نقره گذارده در محلّی که جهت حفظ مهیا نموده بودند به دست خود گذارده اطراف آن را با سنگ سمنت محكم فرمودند و بعد تشريف آورده مع صاحب منصبان در سراپرده جالس شد چای و شیرینی میل فرمودند و اظهار مرحمت و رضامندی از این حزب نمودند و اظهار بشاشت و سرور لاجل این بنا نمودند و یک نفر از احبّاء خطابه ای که مشعر بر حمد و ثنای الهی و ذکر خبر سلاطين عادل و وزراء كامــل

بود انشاد نمود و آن یوم دهم شهر صیام سنه ۱۳۲۰ که مطابق ۲۸ نیامبر سنه ۱۹۰۳ بود."

این بود شرحی که جناب استاد علی اکبر بنا درباره آغاز بنای مشر الاذکار عشق آباد نوشته اند. در شرح فوق جناب استاد علی اکبر فقره ای از لوح جمال قدم درباره بنائی و آبادی عشق آباد را نقل فرموده اند که متن کامل آن را ذیلاً مندرج میسازد: " عشق جناب استاد علی اکبر بنا من یا علیه بهاءالله

بسم ربّنا الأقدس الأعظم العليّ الأبهى "حمد مقصود عالميان را لايق و سزاست که اولیای خود را لازال ذکر نموده و مینماید و اشراقات انوار آفتاب فضلش كل را احاطه فرموده له الجود والعطآء و له الفضل و العلاء و الصلوة و السلام على اوليائه الذين جعلوا همّهم خدمة امره و نصرة اوامره و اعلاء كلمته و اصلاح ما كان باسمه و هو المؤيّد في كلّ الاحو ال اذ هو الغنيّ المتعال. و بعد يا جبيب فؤادى حضرت افنان عليه من كل بهاء ابهاه از قراری که مرقوم داشته اند ارضى مخصوص باسم حقّ جلّ جلاله در آن ولا اخذ نموده اند و بعد از عرض در ساخت اقدس به شرف قبول فائز و فرمودند بنویس به جناب على قبل اكبر عليه بهائى بنَّائى و

تعمير و آبادي آنجا با شماست هذا من خواسته بودند ارسال گشت ان شاءالله فضل الله علیک و افنان کبیر را امر نموديم هر قسم مصلحت دانند به شما بنویسند این عمل عملی است که بدوام ملک و ملکوت باقی و یاینده است هنيئاً لک و مريئاً لک. دوستان آن ارض را تکبیر و سلام میرسانیم و جناب سمّی مسافر را از قبل مظلوم توضیح دیگر درباره شرح استاد علی ذكر نما لله الحمد فائز شد بآنچه كه در کتب مذکور است و از قلم اعلی مسطور یا علی قبل اکبر وصیّت مينمائيم ترا بآنچه كه سبب اتّحاد و اتَّفاق است باتَّفاق آفاق از انوار خورشید یکتا منوّر و روشن و اگر نعوذ بالله نفسی هر که باشد و از هر کجا باشد کلمه ای بگوید که سبب اختلاف گردد مردود است بسیار زحمت كشيده ايم تا اين امر في الجمله در مدن و دیار ظاهر گشت نورش ساطع و اشراقش باهر حال باید کلّ به حکمت و بیان اهل امکان را بافق رحمن دعوت نمايند همّت رجال الهي بايد به اين فقره توجّه نماید این است وصیّت ربّانی که در این لیل ظلمانی از قلم نورانی ظاہر شده البهآء عليكم من لدى الله المهيمن القيّوم. چندى قبل اين عبد نامه مفصلي به آن حبيب نوشته و ارسال داشته و همچنین الواح قدسیّه مبارکه که آن جناب و سمّی حضرت مقصود آورد. آقا موسی نقی اف در سال

صاحبانش از کوثر معانی که در كلمات الهي مكنون است بياشامند و از ما سوی اللہ فارغ و آزاد گردند البهآء و الذَّكر و الثَّناء على جنابكم و على من معكم في امر الله ربّنا و ربّكم و ربّ العرش العظيم" اکبر بنّا آن که دهم شهر صیام سنه ۱۳۲۰ ه.ق که آن را با ۲۸ نيامبر [نو امبر] ١٩٠٢ ميلادي مطابقت داده اند مطابق با تقويم جوليان است که در بلاد روسیه منداول بوده و در

تقویم گریگوری ۱۰ رمضان سنه ۱۳۲۰ ه.ق با ۱۱ دسامبر ۱۹۰۲ م بر ابر است.

\* عبارت "كل من عليها ...." كه جناب حاجی میرزا حیدر علی در نامه خود نقل فرموده اند آیات شماره ۲۶ و ۲۷ در سوره رحمن در قرآن مجيد است.

\* در نامه خود جناب حاجی میرزا حیدر علی به نام چند نفر از احبّای قفقاز اشاره نموده اند. از جمله مقصود از کليم، آقا موسى نقى اف متول شهير بادكوبه است كه مالكيّت بسیاری از چاه های نفت بادکوبه را دارا بود و بوسیله ملا صادق شهید بادکوبه ای به امر مبارک ایمان

۱۹۱۳ م به اتّفاق آقا کیشی به حضور حضرت عبدالبهاء مشرق شد و در سنه ۱۹۱۹ م از این عالم صعود نمود و با عزّت و احترام وفير به آداب بهائی به خاک سیرده شد.

مقصود از "حضرت خوش کیش" کربلائی آقا کیشی علی اوف است که از تبليغ شدگان جناب ملا صادق شهید بادکوبه ای بوده است.

مقصود از "حضرت اشرف" استاد على اشرف يسر ملاً ابوطالب كريم اوف است که در بنای مقام اعلی شرکت داشته و بابی از ابواب بنای مقام حضرت رب اعلى به نام باب اشرف نام گذاری شده است. آقا اشرف و برادرش آقا بالا در قفقاز مصدر خدمات مهمته از جمله بنای حظيرةالقدس بادكوبه بود و چون معماران مشهور و متبحّری بوده اند بسیاری از ساختمان های بزرگ دولتی بادکوبه نیز به همّت آنان طرّاحی و ساخته شده است. باغی نیز که امروز در عکّا به نام باغ اشرف مشهور است از تبرعات اشرف بادکوبه ای است. استاد علی اشرف ینج پسر و سه دختر داشته و به سال ۱۹۳۳م در بادکوبه به ملکوت ابهی صعود فرموده است.

مقصود از علّم، جناب میر علّم است که او هم بوسیله جناب ملا

صادق شهید به امر مبارک ایمان یافته و منزلش محلّ اجتماع احبّاء و اقامت مبلّغین بادکوبه و فی الحقیقه بمنزله حظیرةالقدس آن سامان بوده است و مشهدی امیر شریر معروف بادکوبه را هم او به شریعت الله وارد ساخت. جناب میر علاّم در ۱۹۰۴ م و ضلعش در ۱۹۰۶ م صعود نمودند و خلفی از خود به جا ننهادند.

مقصود از "عبد خالقنا" آقا میرزا عبد الخالق یعقوب زاده شاعر است که یوسف تخلّص می نموده و از ناشرین نفحات الله و مبلّغین امرالله در صفحات قفقازیه بوده است.

مقصود از "عبد غفور العالمین" آقا عبد الغفور از احبّای سرشناس قفقاز است که مصدر خدمات امری در آن سامان بوده است.

### <u>مکتوب دوّم:</u>

از عکّا الی بادکوبه ۱۰ ج ۱ سنه ۱۳۲۳ خدمت حضرت حاجی درویش مشرّف گردد. روحی فداک قبلاً عریضه نگار

شده ام الیوم در گوشه بیرونی در کمال تعجیل به این چند کلمه معروض میدارم جای آن جناب بسیار خالی است، شه الحمد صحّت مبارک خوب است، امورات کماکان است، هنوز چیزی واقع نشده، سه روز

است که بنده مشرّف میباشم هنوز چهار نفر مفتَّشین در عکّا می باشند، هنوز امورات این ارض معلوم نیست. باری امر مبارک است که آنچه وارد بادکوبه می شود نگاه دارید تا آن که خط ثانی بنده به شما برسد ولى أنچه وارد ميشود اخبارش را و احوالات سلامتی خودتان و ایران و قفقازیه جمعاً را مرقوم دارید همان ورقه را به حضور مبارک تقدیم می نمايم. اصل مقصود أن كه ورقه به اسم بنده باشد جوفش عرایض و مكاتيب نباشد و آن ورقه سرباز نزد جناب آقا احمد ارسال دارید، جناب آقا احمد هم روانه حيفا ميفرمايند شما از احوالات مرقوم دارید ولی مکاتیب جوفش نباشد بس خط خودتان باشد و الستلام، فداک منشادی

### توضيحات:

نامه فوق از جناب آقا سیّد محمّد تقی منشادی است که یکی از اعاظم خدام امر الهی در دوره حضرت عبدالبهاء بوده و شرح حال او را هیکل اطهر در **تذکرةالوفا (ص** ۹۳–۸۹) بیان فرموده اند. از جمله در این شرح حال درباره او چنین می فرمایند که "... این جوهر تقی و گوهر عقل و نهی فضائل و خصائلی داشت که محیّر عقول فحول رجال بود هیچ فکری جز فکر حق نداشت و هیچ

امیدی جز رضای رب وحیـد نخواست ..."

درباره شرح احوال جناب آقا سیّد محمّد تقی، جناب فاضل مازندرانی در **ظهورالحق (ج** ۸، ص ۹۱۳) چنین نوشته اند که "... در عکّا به جوار عنایت حضرت عبدالبهاء قرار گرفت و او را در حیفا برای مساعدت واردین و زائرین گذاشته به مساعدت ارسال آثار و اخذ عرایض مباشرت ارسال آثار و اخذ عرایض داشته واسطه وصول و ایصال عرایض و آثار فرمودند که سنینی به آن خدمات عامل شد تا در گذشت و در آن هنگام تقریباً هشتاد و پنج سال داشت"

از قرائن موجود در آثار حضرت عبدالبهاء چنین پیداست که جناب منشادی در اوائل سنه ۱۳۲۷ ه.ق مطابق سنه ۱۹۰۹م در پورتسعید به ملکوت ابهی صعود نموده است. در مکاتیبی که از قلم حضرت عبدالبهاء مکاتیبی که از قلم حضرت عبدالبهاء پس از صعود جناب منشادی عز صدور یافته میزان ثقه و عنایت آن و انقطاع جناب منشادی واضح و مشهود است. قبل از آن که به ادامه توضیحات لازمه درباره مندرجات نامه فوق بپردازد چند فقره از الواح

| میدارد که آن نور پاک به جهان         | و نیز حضرت عبدالبهاء در لوحی        | آن "سید ابرار" و "خادم بزرگوار" می  |
|--------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------|
| الهي شتافت في الحقيقه خادم صادق      | دیگر چنین میفرمایند:                |                                     |
| بود و حبيب موافق نسئل الله ان        | "هو الله                            | "طهر ان                             |
| يرزقه قرباً و وصالاً و مشاهدة و      | ای بندہ جمال مبارک مکتوب مفصل       | جناب حاجی میرزا عبداللہ صحیح        |
| لقـــاء"                             | ملاحظه گردید از خبر صعود            | فروش علیه بهاءالله أبهی             |
| و نیز حضرت عبدالبهاء در یکی از       | حضرت منشادی نهایت احزان و آلام      | هو الله                             |
| الواح جناب شاہ خلیل اللہ فارانی چنین | رخ داد ولی آن نور مجسّم روح         | ای بندہ صادق الھی حقًّا که خادم     |
| ميفر مايند:                          | مجرّد گردید و در جهان الهی سرور     | امری و ثابت بر میثاق نامه ای که     |
| "فار ان                              | متَّقيان شد از بدايت ايمان و ايقان  | به جناب متصاعد الی الله حضرت        |
| جناب شاه خلیل الله علیه بهآءالله     | اوقات خویش را در کمال ثبات و        | منشادى مرقوم نموده بودى ملاحظه      |
| الابهى                               | استقامت به خدمت حضرت احدیّت         | گردید چون آن سراج در زجاج           |
| ای ثابت بر پیمان حضرت منشادی به      | صرف نمود و به رضای مبارک            | امکان خاموش گردید تا در مشکاة       |
| سرور ابدی فازئز گردید و از این       | موفّق و مؤیّد بود طوبی له و حسن     | الهى جهان معانى برافروزد لهذا اين   |
| جهان به جهان الهی شتافت در ایّام     | مآب ای کاش عبدالبهاء نیز تا عاقبت   | عبد بالنّيابه جواب مينگارد حضرت     |
| حیات به خدمات مشغول بود و در         | حال به این فیض و فوز فائز و با      | متصاعد في الحقيقه جو هر تقديس بود   |
| تمام اوقات زندگانی به نشر اوراق      | جان پاک به عالم تابناک میشتافت      | و ساذج تنزیه در ایّام مبارک و بعد   |
| رحمانی مألوف فی الحقیقه آن سیّد      | ربّ قدّرلي هذا الفوز المبين …"      | از صعود بنهایت همّت و غیرت و        |
| ابرار جلیل و بزرگوار بود و به تمام   | و نیز در لوحی دیگر درباره جناب      | پاکی طینت و صدق طویّت بخدمت         |
| قوّت بر خدمت استقامت و استمرار       | منشادی چنین میفر مایند:             | امراللہ مشغول بود دقیقه ای فتور     |
| داشت لهذا جواب نامه شما را من        | "عشق آباد                           | نداشت و آنی راحت ننمود شب و         |
| مرقوم مينمايم"                       | جناب أقا ميرزا كوچک عليه بهأءالله   | روز به تحریر مشغول و به ارسال       |
| و نیز در اثری دیگر چنین آمده است:    | الأبهى                              | مکاتیب مألوف و عاقبت در نهایت       |
| "سروستان                             | هو الله                             | استقامت بافق عزت ابديّه صعود        |
| بواسطه حضرت افنان سدره مباركه        | ای ثابت بر پیمان نامه آن جناب که    | فرمود عبدالبهاء را نيز نهايت آمال   |
| جناب آقا سيّد حسين عليه بهآءالله     | به حضرت متصاعد الى الله جناب        | چنین که به آنچه او فائز گردید نائل  |
| جناب حاجی محمّد علی زائر علیه        | منشادى مرقوم نموده بوديد ملاحظه     | شود شخص دیگر عنقریب در پورت         |
| بهآءالله الابهى                      | گردید چون آن ماهی لب تشنه رجوع      | سعید تعیین میشود حال مراجعت به      |
| هو الله                              | به بحر نمود و آن طیر مشتاق به       | جناب آقا احمد فرمائيد و عليک البهآء |
| ای ثابت بر بیمان نامه شما رسید       | گلشن نیّر آفاق پرواز کرد این عبد با | الأبهى ع ع"                         |
| مضمون چون دلالت بر عبودیّت           | عدم فرصت جواب مختصر مرقوم           |                                     |
|                                      |                                     |                                     |

حضرت بیچون مینمود سبب فرح و سرور گردید از الطاف حضرت حیّ قیّوم امیدوارم که روز به روز بر استقامت و ثبوت بيفزائي. امّا حضرت منشادی از این جهان فانی آزادي يافت و به جهان الهي شتافت از شدّت احتراق و کثرت اشتیاق سراج در زجاج امکان گنجایش نیافت لهذا به جهان بی پایان عروج نمود لهذا این عبد به جواب بردازد بالبت كنت معه فأفوز فوزأ عظيماً ... و نیز حضرت عبدالبهاء در لوحی ديگر چنين ميفر مايند: "مشهد بواسطه جناب ميرزا احمد قائني جناب آقا محمد رضای قائنی علیه بهآالله الأبهى هو الله ای ثابت بر بیمان نامه نامی که به حضرت منشادی نگاشته بودی ملاحظه گردید چون آن حضرت به افق عزّت صعود نمود این عبد

بالنّيابه جواب مينگارد آن سيّد ابرار في الحقيقه خادم بزرگوار بود دمي نیاسود و نفسی براحت بر نیاورد ایّام خویش را بخدمات امرالله محصور نمود سعیش مشکور و جزایش موفور عليه بهآءالله الابهي ... " و نیز در لوح جناب آقا سیّد مصطفی رنگونی چنین مذکور است:

"رنگون جناب آقا سیّد مصطفی علیه بهآءالابهي

ای ثابت بر میثاق نامه ای که به جناب منشادي مرقوم نموده بودي ملاحظه گردید چون آن مرغ خوش آواز بحدائق ربّ بی نیاز پرواز نمود حضرت منشادي في الحقيقه روضيه انيقه بود كه رايحه طيّبه اش در شرق و غرب منتشر حال آن حديقه به جهان باقي نقل شد تا رايحه طيّبه اش مشام عالم روحاني معطَّر نمايد ..." و نیز در لوح اعضاء محفل روحانی مشهد چنین مذکور است:

### "هو الله

هو الله

ای یاران ثابت بر پیمان نامه رسید و چون حضرت منشادی علیه بهآءاللہ الابهى از فرط اشتياق و شدّت احتراق به محفل تجلّى نيّر آفاق شتافت و عبدالبهاء را معین و ظهیر می نماید. و رفيق و سهيم در خدمت آستان مقدّس بود لهذا مكاتبه و مخابره قدری فتور یافت و عنقریب ان شاءاللہ نفسی جلیل به خدمات او قیام نمود لهذا شما نيز مانند سابق لايحه وقايع را هر ماه ارسال دارید ... "

عبارت چند لوح فوق که نمونه ای از

در ذکر سجایای جناب منشادی به دست میدهد از یک طرف نشان دهنده صفات ممتازه و كمالات فطريه آن شخص شخیص است و از طرف دیگر حاکی از آن است که آن نفس خادم چگونه با کثیری از اهل بهاء در اطراف و اکناف عالم بهائی مكاتبه داشته و واسطه وصول و ايصال مكاتبات و مراسلات احبّاء و اجوبه صادره از قلم حضرت عبدالبهاء بوده است.

نامه های جناب منشادی که یک نمونه آن درج گردید غالباً کوتاه و خالی از تعارفات معموله و منحصر به ذکر لب لباب مسائل، اخبار و شرح حوادث جاريّه است. خط جناب منشادى شكسته نسبتاً درشت نستعليق است و تقریباً تمام مکاتیب ایشان که به نظر حقیر رسیده از سرعت نگارش و کثرت مکاتبات و تعجیل در تحریر مطالب به اختصار حکایت

حال که درباره جناب منشادی و كيفيت مكاتبات ايشان مطالب لازمه مطرح گردید توجّه خوانندگان گرامی را به این نکته جلب مینماید که نامه مختصر فوق از نظر احتوای بر تاریخ دقیق فعالیّت هیئت تفتیشیه در عکا اهمیّتی خاص دارد چه تا آنجا ده ها اثر دیگر حضرت عبدالبهاء را که بر حقیر معلوم است منابع عمده بهائی که به ذکر اقدامات هیئت تصریح شده اما حقیقت آن است که منشادی مذکور شده احمد ابن حاجی تفتيشيه برداخته اند تاريخ دقيق اين وقايع را ارائه ننموده اند. مقصود از هیئت تفتیشیه هیئتی است که به امر سلطان عثمانی برای تفتیش درباره اقدامات حضرت عبدالبهاء به عكا گسیل شد. هیئت مزبور به علّت شکایات، گزارشها، بیغامها و مكاتبات ناقضين با رجال و مقامات به تاريخ ١٠ جمادي الاول سنه دولت عثمانی مأمور به این کار شد و شرح اقدامات ناقضین و عکس العمل میلادی مورّخ می باشد و در آن به هيئت تفتيشيّه را حضرت ولى امرالله در فصل هفدهم کتاب قرن بدیع به تفصيل مرقوم فرموده اند.

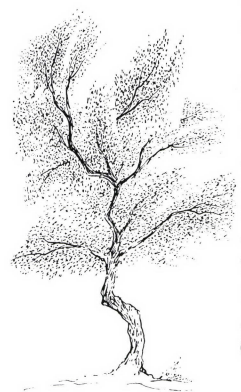
> جناب محمّد على فيضى نيز دركتاب "حضرت عبدالبهاء" (ص ۹۹-۹۹) چنین نوشته اند که "... در دو نوبت هیئتی برای تفتیش و رسیدگی به ارض اقدس مأموريّت يافتند يک مرتبه در سال ۱۹۰۴ و دفعه دیگر در سال ۱۹۰۷ در این دفعه هیئت مخصوصی از طرف شخص سلطان عبدالحمید مرکب از چهار نفر صاحب منصب به ریاست عارف بیک با اختیارات تامه مأمور تفتیش و رسیدگی گردید و به طور ناگهانی به ارض اقدس وارد شدند ..."

هر چند در کتبی نظیر کتاب جناب فیضی به سنه ۱۹۰۴ و ۱۹۰۷ به عنوان سنه اقدامات هيئت تفتيشيه لوح حضرت عبدالبهاء و نامه جناب

تعداد هیئت های تفتیشیه و سنوات اقدامات آنان و طول مدّت مأموريّت هر یک از آنها از جمله مسائلی است که در آینده ایام و با مطالعه اسناد، مدارک و منابع بیشتر باید مورد مطالعات دقیقتر واقع گردد چه با توجّه به متن نامه جناب منشادی که ۱۳۲۳ ه.ق يعنى ۱۴ جولاى ۱۹۰۵ وضوح مرقوم شده است که " ... هنوز چهار نفر مفتشین در عکا می مدینه به خاک سپرده شد 🖿 باشند ..." جای شک باقی نمی ماند که اقدامات هیئت در او اسط سال ۱۹۰۵ میلادی در جریان بوده است. برای ملاحظه الواح مبارکه در شرح وقايع مربوط به اعزام هيئت تفتيشيه می توان به فصل نوزدهم کتاب "قاموس توقيع صد و هشت" و منابعي که در آن ارائه گردیده مراجع نمود. شرحی درباره هیأت مزبور و مدارک مربوط به آن نیز در کتاب جناب The Babi and ) دکتر موڑان مؤمن (Bahá'í Religions ١٨٤٤-١٩٤٤ که در سنه ۱۹۸۱ میلادی در انگلستان منشر شده (ص ۳۲۲-۳۲۰) مندر ج گردیده است.

\* مقصود از "جناب آقا احمد" که در

عبدالرحیم یزدی است که با منوّر خانم صبيه حضرت عبدالبهاء ازدواج نمود. آقا میرزا احمد یزدی در يورتسعيد مصىر قنسول ايران بود و تجارت خانه ای نیز داشته و مدّتی واسطه وصول و ارسال مكاتبات با ارض اقدس بوده است. آقا میرزا احمد یزدی که در سنه ۱۸۶۶ م متولّد شده بود در سنه ۱۳۶۲ ه.ق مطابق ۱۹۴۳م در عکا از این عالم درگذشت و در گلستان جاوید آن



# مجمع عرفان در لوهلن

اكتبر ۲۰۰۲

معتقدات بهائی تشکیل میشود از ۱۱ و ينجاه نفر در مدرسه بهائي لوهلن برگزار گردید. در برنامه مجمع عرفان سلسله سمينارهائی برای ۲۰۰۲ مطالعات مربوط به آثار حضرت نقطه اولی و حضرت عبدالبهاء آغاز گردیده است.

مجریان برنامه این دو دوره از مجمع عرفان عبارت بودند از دکتر محمد افنان، دکتر مهری افنان، دکتر معین افنانی، وحید براون، بهروز جبّاری، دکتر روح الله خوشبین، کیان سعادت، مرکز میثاق" ایراد شد. برویش سمندری- خوشبین، دکتر یان سایر موضوع هائی که ارائه شد اسکندر هائی.

چهل و سوّمین دوره (به زبان برنامه امسال شامل جلساتی فارسی) و چهل و چهارمین دوره (به مخصوص مطالعات مربوط به قیوم زبان انگلیسی) از دوره های مجمع الاسماء(تفسیر سوره یوسف) بود که عرفان که به منظور ترویج مطالعات 🛛 حضرت بهاءالله آنرا اقدم و اعظم و مربوط به آثار مبارکه و اصول اقوی کتاب دور بیان محسوب داشته اند. در این جلسات هشت نفر از تا ۱۴ اکتبر ۲۰۰۲ با شرکت یکصد محقّقان حاصل مطالعات خود را درباره مضامین و سوره های کتاب قيّوم الاسماء مطرح نمودند. ساير آثار حضرت نقطه اولی که در مجمع حاضران اجراء می شد. مطالعه آثار مبارکه تشکیل میشود. عرفان مطرح گردید مشتمل بود بر بخش اوّل این سمینارها مربوط به دلائل السبعه که حضرت ولی تمرالله مطالعه آثار قلم اعلى از سال ١٩٩۶ آن را مهمترين اثر استدلالي حضرت تا سال ۲۰۰۱ ادامه داشت و از سال فقطه اولی شمرده اند، رساله معراج، تفسیر آیه نور، تصویر حوریه و مسئله تربيع در آثار حضرت اعلى. از آثار حضرت عبدالبهاء دو لوح

معروف به "هزار بيتي"، تفسير سوره روم در قرآن مجید، رساله مدینه و رساله سیاسیه مطرح گردید و یک سخنرانی درباره "اشعار در آثار

گلوک، دکتر تاد لارسن، استفن مشتمل بود بر ذکر "پیراهن یوسف" لمبدون، ويليام مک کنتس، دکتر در کتاب مقدس و قرآن و آثار موژان مؤمن، منوچهر وهمن و دکتر حضرت اعلی و حضرت بهاءالله، تفسير "سورةالقميص" از آثار قلم

اعلى، مقدّمه اى بر فلسفه اصالت وجود در امر بهائی، کشف رموز "سطر السطر"، معجزه انبياء، ليبر اليسم و عدالت اجتماعي.

دو فواصل سخنرانيها و در پايان هر روز برنامه های موسیقی و آواز و شعر خوانی به مدیریّت منوچهر وهمن و همکاری مهندس بهروز جبّاری و با شرکت بعضی از

در پایان برنامه، پژوهشگران بهائی که حضور داشتند قرار گذاشتند که "گروه مطالعات آثار شیخی و بابی" را به عنوان شاخه ای از فعّالیّتهای مجمع عرفان تأسيس نمايند.

مدرسه لوهلن به منظور کمک به شرکت کنندگان، همزمان با جلسات مجمع عرفان، كلاسهايي خاص کودکان و نوجوانان ترتیب داده بود. برای اطّلاع از تاریخ و محل برگزاری عرفان در سال ۲۰۰۳ به تقويم مجمع عرفان مراجعه فرمائيد =



دکتر منوچهر مفیدی

سخاوت طبع معروف شدند و آنها را میر یا میامرہ خطاب میکردند.

جناب آقا حسن فؤادى مى نويسد: "بلده تون که در عهد سلطنت اعلیحضرت پهلوی خلد الله ملکه و سلطانه به فردوس مسمى است شهرى است تاریخی که دارای اطراف و قراء حاصل خیز می باشد این محل از قلم حضرت بهاءالله بفاران موسوم چنانچه در یکی از الواح این بیان مبارک نازل گردیده است: "آن ارض لدى الرحمن بفاران موسوم انشاءالله فائز شوید به آنچه که سز او ار این اسم مبارک است"

جناب فؤادى ادامه ميدهند: "مردم فاران نسبت به نقاط مجاوره متمدن تر هستند ... بیشتر عدّه مؤمنین فاران اشخاص محترم و متنفَّذ و با تقوی و خالص در امر بهائی بوده و هستند و وجوه نورانیه از این بلده مبعوث گشتند. خانواده حاجی شاه خلیل الله بیک قدیم ترین عائله امری و تاریخ دوره اول فاران و قسمت مهمّی از دوره های بعد تقریباً عبارت از تاریخ حیات این عائله می باشد"

در رابطه با عهد و میثاق این سؤال بیش میآید که چرا نام مبارک فاران که تجلی گاه پیمان یزدان با پیامبران است از قلم اعلى به شهر "تون" كه بعدا فردوس تسميه شده عنايت گرديده است.

حکمت اعطای این نام مبارک به شهر دور افتاده ای در خر اسان را باید ابتدا با زیارت قسمتی از آثار مبارکه در این زمینه و آنگاه با مطالعه تاریخ درک کرد.

پیش از این پژوهش و بررسی مسلم میداند خوانندگان محترم آگاهند که فاران یا به عنوان "کوه و جبل" و یا به نام "سرزمین" در آثار امری ذکر شده است. "فاران سرزمینی است در شرق سینا که بنی اسرائیل از آنجا عبور کردند. حدود این بیابان و ذکر عبور حضرت ابراهيم و اسحق و يعقوب و يوسف و داود از اين صحرا در قاموس کتاب اقدس مسطور است و ایضاً نام کوه مقدّسی است که خداوند در این کوه بر حضرت موسی تجلّى فرمود" (از كتاب فرهنگ لغات منتخبه دکتر ریاض قدیمی) حضرت عبدالبهاء ميفرمايند: "امما

فــاران و سينا و ساعير اينهــا جائي

است که محل تجلی رب بوده و در پرورش داد که به بلند نظری و تورات مصرّح است" (از کتاب کنز اسرار)

> ایضاً میفرمایند: "عهدی که در کلمات مکنونه مذکور آن عهد و میثاق است که در بقعه مبارکه فاران محبّت الله قبّة الزمان باثر قلم اعلى واقع گرديد و اهل مدین بقا و ملأ اعلى نفوسى هستند که ثابت بر میثاقند .... (کتاب کنز اسرار) و نیز میفرمایند: "فاران جبلی است که نور حقیقت از آن طلوع نمود و از محبّت الله فوران یافت مهبط انوار شد و مطلع آثار مشرق اسرار گشت و مطاف ابرار حال از لسان قدم این نام مبارک به آن بلد عنایت شده تا این فاران جلوه گاه آن فاران گردد و این اقلیم مطلع مواهب رب رحيم شود" (از لوحي خطاب به شاه خلیل الله)

در روزگاران گذشته در حاشیه کویر نمک در جنوب خراسان مکانی بود که از شدت گرما نام "تون" بر آن نهادند. تون در لغت به معنای گلخن و آتش دان حمامهای قدیم است. اما بر خلاف این نام باغستانهای آباد و روستاهای حاصل خیز و دشت های سرسبز آن مردمی را در خود

والد جناب شاہ خلیل اللہ آقا میر محمّد بیک از عارفان زمان خود بوده و در طریق طلب و مجاهده از شهری به شهر دیگر سفر کرده و با نفوس بسیار از جمله حاج ملا هادی سبزواری و شیخ مرتضی انصاری ملاقات نموده امما عطش طلب ساكت نگشته و به فاران مراجعت مینماید پنج سال پس از واقعه قلعه شيخ طبرسى جناب ملا صادق مقدس خراسانی با فرزند ۱۰ ساله خود (جناب ابن صادق) به فردوس وارد میشوند و جناب میر محمّد بیک به شرف ايمان فائز ميشود شعله ايمان چنان جان و دلش را برمیفروزد که آن روز و روزهای بعد با هر که ملاقات مينمايد ايمان ميآورد و به سرعت بر تعداد مؤمنين افزوده میشود و جمع کثیری آئین الھی را اقبال ميكنند.

جناب اشراق خاوری در کتاب محاضرات مرقوم داشته اند:

"قبل از انتقال حضرت بهاءالله به قصر بهجی در سال ۱۳۰۶ هجری قمری آقا میر محمد بیک بزیارت جمال مبارک مشرف میشود در این سفر آقا میر علی آقا بیک و نجل جلیل او حاجی شاه و والده او همراه بودند در همان ایام شمایل مبارک حضرت رب اعلی جل ذکره از

آذربایجان توسّط حاجی محمد علی دهجی به حضور جمال مبارک تقدیم میشود و هیکل مبارک به این زائرین میفرمایند که اگر خزائن عالم را نزد مظلوم حاضر می کردند به هیچ وجه دارای این ارزش و مقام نبود که شمایل مبارک حضرت نقطه اولی آن را داراست"

سرانجام زیارت تاریخی و پر افتخار مظهر امر الهی پس از ۸۳ روز به پایان میرسد و لسان عظمت خطاب به أنان ميفرمايد: "قد تم زمان الوصال و جاء زمان الفراق" و حين مرخصي ید ملاطفت به سر و روی هر یک كشيده باكياً متضتر عاً مرخص ميشوند. در تاریخ خراسان چنین ذکر شده است "پس از ۸۳ روز مرخص شدند و از طریق بغداد و اصفهان به فاران مراحعت نمودند. در اصفهان آقا میر محمد بیک با حاج میرز ا هادی دولت آبادی از صبح تا شام مذاکرہ کرد و تمام القائات و شبهات او را رد نمود. حضرت بهاءالله خطاب به او ميفرمايند: "انا كنَّا معك اذ تكلمت مع الهادى في امرالله رب العالمين ... " و در لوحی که ضمن الواح طرازات و اشراقات به طبع رسیده است این عبارات رشيقه در اين باب نازل: "یکی از اولیاء الله صاد با هادی دولت أبادي ملاقات نمود و مع أنچه

اعتراض کرده جوابهای محکم شنیده " جناب فاضل مازندرانی مرقوم فرموده اند: "میر محمّد بیک به سال ۱۳۱۷ وفات نمود و خلف ارجمندش حاج شاه خلیل الله بیک بالار اقدام پدر مشی نمود و با روح حکمت و متانت پیوسته جلوگیری از تعرضات معرضین و مفسدین کرد و خانه اش مانند ایام والد مجمع بهائیان و محل نزول مبلغان شد"

در باب مبلغین عظیم الشأنی که به فاران وارد شده و مورد تجلیل و تکریم قرار گرفته اند جمال اقدس ابهی خطاب به آقا میر محمد میفرمایند: "طوبی لک بما ارتفع منه ذکرالله و وردوا فیه العباد الّذین تمسکوا بالعروة الوثقی و تشبّثوا بذیل ربک المنیر"

و پس از صعود آقا میر محمد بیک حضرت عبدالبهاء عنایات بیشمار به شاه خلیل الله فرموده و از جمله میفرمایند: "ای شاه خلیل وارث آن میر جلیل باش و سبب شفای هر قلب علیل مزرعه آن دهقان الهی را آبیاری کن و حدیقه آن یار روحانی را باغبانی نما"

حضرت حاج میرزا حیدر علی در کتاب بهجت الصدور فرموده اند "به فاران وارد و از فوران نار محبّت و ثبات احبایش روشن و منجذب گشتیم.

حضرت متصاعد الى الرفيق الاعلى مير محمّد بيک و مير هادي فاران که اعیان و ملاک و اول شخص آن جهات اند و انجال نقبای نجبایشان شاه خلیل اللہ و میر نصر اللہ بیک و میر مرتضى قلى بيک روحي فداهم هر یک مصباح روشن هدایت اند و جبل راسخ متين محبّت و استقامت ... و به خدمت و نصرت و فداکاری موفّق و قائمند."

در کتاب ظهور الحق مذکور است "حاجی شاہ در سال ۱۳۲۴ با سلیلش آقا جلال الله متخلُّص به مفتون و با حاج آقا میر نصراللہ بیک و حاج آقا مرتضى قلى بيك و با جلال و عزت از طریق عشق آباد رهسیار بارض عكاً شده به محضر حضرت عبدالبهاء مثول يافتند" همين زائرين از تعداد معدودی از یاران اند که در حين وداع مركز عهد و بيمان الهي به آنها تلويحاً تفهيم ميفرمايند كه حضرت شوقی ربّانی پس از حضرتش زمام امرالله را بدست خواهند گرفت.

شاه خلیل الله پس از مراجعت به فاران بر طبق روش خود برای زيارت مجدّد عرايض تقديم مينمايد و حضرت من طاف حوله الاسماء زیارتشان را مکرراً به آینده موکول ميفرمايند و سرانجام اجازه تشرف

حاصل میشود امّا در بین راه این زائرین خبر میشوند که حضرت سرالله العظيم صعود فرموده اند امّا آنها به مسافرت خود ادامه میدهند و معلوم شد سر تعویق زیارت آنها برای آن بوده است که اولین زائرینی باشند که پس از جلوس هیکل مبارک حضرت ولى امرالله بر اريكه ولايت مشرف گردند. حضرت ولی امرالله اشعاری که جناب مفتون سروده و موافق آن ايّام بوده است به فارانيان خواندن مي كنند: امر فرمــوده اند هر شب با صوت بخوانند و در زمانی که هیکل مبارک به مناسبت صعود حضرت عبدالبهاء غريق بحر احزان بوده اند تسلَّى خاطر انور اقدسشان بوده است. روزی حضرت ولی امراللہ میفرمایند: "فارانیان در باغ رضوان سرود خوبی را بخوانید" خواندند ميرزا جلال آنرا سروده است. این شعر گر چه برای دوره حضرت عبدالبهاء سروده شده اما گوئی برای امروز ساخته است که چهل روز از صعود مبارک گذشته و آتش به جان ما زده است بخوانید. است هیکل اطهر چشمها را به سقف دوخته و دموع از عيون مبارک جاری و هنگامی که خوانده میشد (بعبدالبهاء ای صبا رسان پیامی) آه و

متواصل میگشت. شاه خلیل الله عرض میکند، نباید در این ایّام مشرّف میشدیم فرمودند "خیر شما آمديد ما را به خودتان مشغول نموديد" جناب بشیر رحمانی که از طرف حضرت عبدالبهاء به لقب شاه جلال مفتخر شده بود به فكر ميفتد شعر دیگری بسراید که اسباب خزن خاطر مبارک نشود. شب بعد که هیکل اقدس ميفرمايند بخوانيد أنها شروع به

در جوار غصن ممتازم چه غم دارم خوشم

غرق در نعمت و نازم چه غم دارم خوشم

به محض شروع ممانعت نموده ميفرمايند: "ابدأ ابداً همان شعر قبلي

در مراجعت شاه خلیل الله فارانیان در ظل ولايت امرالله ثابتاً راسخاً به خدمات خود ادامه میدهند. جناب فاضل مازندرانی می نویسند: "شاه خليل الله به مقام حجر الزاويه اين امر و علمدار نصرت در وطن میدر خشید" در حینی که این سرود خوانده میشده و به لقب ایها الرجل الرشید از طرف هيکل مبارک مفتخر شده بود. مجدّداً شاه خلیل تقاضای تشرّف مینماید و در این سفر فرزند کهتر (ابراهیم رحمانی) نیز در جمع فارانیان به این انين اهل بيت نازنين به آسمان زيارت مفتخر ميشود. حضرت ولي



جوانان بهائی فاران (فردوس) نفر اوّل نشسته از چپ شهید مجید جناب ابراهیم رحمانی

امرالله خطالب به شاه خلیل الله میفرمایند: "خیلی مشتاق ملاقات شما بودم ... این نتیجه خدمات چندین ساله شما از زمان جمال مبارک تا حال بوده است من شهادت میدهم بر خدمات شما" در یوم وداع فرزند کهتر شاه خلیل الله (ابراهیم رحمانی) را که ۱۶ ساله بوده مورد عنایت قرار میدهند و میفرمایند "شما در آینده موفق به انجام خدمات بین المللی خواهید شد" و مقدر آن بود که سالها

بعد این جوان در سن کمال در زمره حضرت عبدالبهاء و حضرت ولی اعضاء او لین محفل روحانی ملّی امرالله فارانیان فائز شدند بآنچه ایران ربوده شود و به افتخار شهادت سزاوار نام مبارک فاران است و بیان نائل آید شهادتی که تشهیر امر الهی جمال مبارک تحقق پذیرفت قوله را در سطح بین المللی سبب شد و نام الاحلی: گرامیش به عنوان اولین شهید فاران "طوبی لک بما سمیت بفاران لدی در تاریخ امرالله ثبت شد و بدین الرحمن و مدّت علیک نسمات عنایت صورت عهد و میثاق الهی بر این ربک الادیان" = سرزمین از نسلی به نسل دیگر تجلّی (کتاب تاریخ امری فاران توسط فرمود و با افتخار دریافت بیش از یکصد لوح از حضرت بهاءالله و است)

امةالله مي بولز May bolles

اخيراً بر حسب اتفاق به يک مجله قديمى بنام لاپانسه بهائـــى La pansee Bahá'í برخورد نمودم که شاید سالهاست در کشور سوئیس نماينده و ارائه دهنده آثار خوب بهائیست. در این مجلّه عکس و مشروحه ای از یکی از یاران در شرح ایمان و تصدیق خود به نگارش در آمده است. اینک شرح کوتاهی از سابقه زندگی این خانم در اینجا به نظر خواننده گرامی میرسد:

دوشیزہ ادیت مک کی ( Edith Mc Key) فرزند یکی از سرهنگهای ارتش امریکا بوده که در سال ۱۸۷۵ در پاریس اقامت دائم مینماید. سرهنگ مذکور در اینجا با مادر این دختر ازدواج کرده "ادیت در سال ۱۸۷۸ در باریس متولّد گردید. وی زمان کودکی و نوجوانی را در این شهر به تحصيل و فراگيري موسيقي اشتغال داشته تا اینکه در یکی از شبهای کریسمس ۱۹۰۰ که در حدود ۲۱ساله بوده است، بیک مهمانی بمناسبت عيد مذكور دعوت ميشود. در این مهمانی نیز امةالله می بولز جزو مهمانان حضور داشته است.

حال آنچه "ادیت" در ورود به مهمانی به چشم ميبيند از زبان خود وي چنين است: "... در حالیکه وارد سالن مهمانی شدم چشمم بیک موجود فرشته مانند برخورد كرد. من، ناخودآگاه بوسیله یک نیروی غیر قابل توصيف بسوى او كشيده شدم.(ایشان دوشیزه می بولز بود که پس از ازدواج با مهندس ماکسول بنام می ماکسول شهرت یافت) نزد او رفتم و گفتم: من احساس میکنم شما رازی پنهان در قلب دارید. پاسخ داد: آری من یک بیامی برای شما دارم. وآنگاه این راز پنهان را که همانا آئين راستين حضرت بهاءالله بود برای من آشکار کرد. آنشب از این بیام دل من بر انگیخته شد. تا اینکه در ملاقاتهائی که بعد از آن بین ما حصول يافت، او تمام سرگذشت هاى شگفت آور و جانگداز حضرت باب و حضرت بهاءالله و حضرت عبدالبهاء را بمن تعليم داد و شالوده ای از مهر و محبّت آنها را در قلب من بنا نهاد. اینست که درواقع برای من (می ماکسول) مانند مادر روحانی من است که پایه دین مرا پایدار نمود. شماره ۵۴ مورخ ژوئن ۱۹۷۴)

عباس ثابت

و بعد از تصديق من، بديانت بهائي مادرم(خانم ماری لوئیز مک کی) بشرف ایمان مفتخر گردید و سپس "هييوليت دريفوس" و "كليفورد بارني" و همچنین ادیت سندرسن( Edith samderson) و بسیاری دیگر که راهنمودشان او بود بما ملحق شدند. در سال بعد (۱۹۰۱) من و مادرم بشوق زيارت حضرت عبدالبهاء در سفری، بعد از توقّفی در قاهره با سایر زائرین به عکا رفتیم. پانزده روز در حضور حضرت عبدالبهاء که هر روزش برای ما اعجاب انگیز بود گذراندیم و افسوس که بعد از مدّت مذکور، آن بهشت مینو سرشت را ترک کرده به پاریس مراجعت نمو ديم"

ادیت مک کی، در سالهای بعد که مقيم سوئيس بوده با جواني دندان یزشک بنام ژودوبن Dr.Jos de Bons ازدواج کرده در دوران خدمات روحانيش بنام "اديت دوبن" شهرت یافت و شوهرش نیز پس از مدّتی قلیل بایمان و ایقان بدیانت بهائی سرافراز گردید(مأخذ:لایانسه بهائی

صفحة ٢٦

دكترسيروس علائي

حضور حضرت عبدالبهاء

قسمت اوّل این گفتار در عندلیب شمارهٔ ۸۰ درج گردید وعدّه ای ز خوانندگان خواستار درج قسمت دوم آن گردیدند اینک با تشکّر از جناب دکتر سیروس علائی بقیّهٔ مقاله به نظر یاران عزیز می رسد.

> تشرّف به حضور حضرت عبدالبها ، در خاطرات نه سالهٔ دکتر یونس خان افروخته می خوانیم:

"یکی از کیفیّات تشرف به حضور حضرت عبدالبها، آنکه اگر صد نفر باهم مشرف باشند، و هیکل مبارک فرمایشاتی به صرافت طبع و ارادهٔ شخصی بفرمایند نه اینکه مطلب مخصوصی را در جواب مسائلی یا در نطق عمومی ایراد فرموده باشند، هر یک از این صد نفر جواب مسائل خود را جداگانه مییابد و تصور می کند روی سخن تماما با او بوده، بلکه توجّه عنایت و

مرحمت مخصوص او بوده لاغیر. چنان لطف خاصیش با هر تن است که هر بنده گوید خدای من است واگر وقتی این جمعیّت صد نفر مطالب را در نزد یکدیگر بشکافند و راز درون خود را ابراز نمایند، معلوم و مبرهن می گردد که بیانات مانند قطرات باران و پرتو اشراق مانند قطرات باران و پرتو اشراق فتاب هر دانه را بر حسب قوه باطنیّه و استعداد مکنونهٔ ذاتی خود رویانیده، سبزه و لطافت و طراوت و شمر بخشیده است. مثلاً یک نفر

ازاهل تصوّف و عرفان با یکنفر فقیه با یکنفر شاعر ادیب یا مورخ یا صنعتگر یا پهلوان یا رنجبر که افکار و ذوق ها و سلیقهها و نوایای مختلف دارند، هر بذری که در مخیله و افکار خود کشته اند، این باران رحمت و آفتاب عنایت همان دانه را می رویاند. تخم عرفان ثمر عرفانی، تخم رشادت و پهلوانی ثمر پهلوانی می بخشد.

باران كه درلطافت طبعش خلاف نيست در باغ لالــه روید و درشوره زار خس دكتر ادامه ميدهد: "اين مطلب را مین در آن ساعت دریافتم، و در طهران به تجربه رسانيدم. يک روز که در مسافرخانه بودیم چند نفر از احبای ایرانی از مصر مشرّف شدند، و در مسافرخانه چنانکه معمول بود، هریک نام و نشانی و کنیه و حرفهٔ خود را در نظر سایر مسافرین معرفی نمودند. شخص اخیر در هنگام معرفی خود گفت اسم من حسن است، و من از شما نیستم. آمده ام تحقيق كنم، ببينم اگر امر حق است قبول كنم. و الاّ شما به خیر و من به سلامت. در وقتی که

میرزاحسن خود را معرفی می نمود هم سفرانش با كنج لب، گوشهٔ چشم، اشارهٔ ابرو و حرکت سر و چین جبین و تبسم های خشمگین، کنایه ها می زدند. یعنی باور نکنید. ماهم باور نكرديم. وقتى كه ميرزاحسن از اطاق بيرون رفت، مسافرين مصرى آه و ناله بلند كردند كه اين شخص فتنهجو و مذبذب و هنگامه طلب از اشرار مصر است. از او بیرهیزید با طلاًب جامع ازهر همدست شده، به اذيّت احباب قيام نموده است. و اینک مخارج سفر از آنها گرفته، بيايد سؤال و جواب جعل كند، و در مصر به دستیاری آنها منتشر نماید ... حضرت عبدالبهاء ابدا اعتنائی به او نفرمودند ... وقتیکه خبر مرخصی همهٔ مسافرین مصری رسید دیدم آقاميرزاحسن اشتياق مبلغ شدن دارد. همان روز عصر که مقرر بود فردا صبح حرکت کنند، در بیرونی مبارك همه جمع بوديم هيكل مبارک تشریف آوردند. آقاسید على اكبر مطالبي آهسته به عرض مبارک رسانید و تقریباً این فرمایشات در جواب او با لحن شدید

ميفرمودند ديدم آقاميرزاحسن آن

طرف باغچه با حالت خضوع سر به

زير افكنده ايستاده آن به آن تعظيم

ميكند. اين عبد متحيّر بودم با

خود گفتم این شخص چقدر بیچاره و

بدبخت است که از این باب فضل و

عنايت محروم مي رود و مسئولش

مستجاب نمی گردد ... باری فردا

صبح ... حضرت غزرائيل با قيافه

بشاش جبرائيل و ميكائيل نفس

گسیخته دوان دوان آمد (توضیح

آنکه دکتر یونس خان فرستاده

مبارک را اگر پیام فرح بخش احضار

و تشرف به زبان داشت جبرائيل

ومیکائیل می نامید واگر دستور

غم انگیز مرخصی و هجران را حامل

بود عرزائیل می گفت) که

آقامیرزاحسن را به تنهائی احضار

فرمودند. آقامیرزاحسن شادی کنان

دويد. بعد از نيمساعت مراجعت كرد.

با حالت سرور و نشاط و شور

میگوید امر فرمودند من در مصر

تبليغ كنم. سبحان الله ما عجايب و نازل: چه سؤالی؟ چه جوابی؟ ما که غرایب بسیار دیده ایم و هر دم یا قطب نيستيم. ما كه داعيه نداريم. مقلب القلوب گفته ايم. حالا منتظر ما که دعوی نبوّت و رسالت و نتيجه اين مطلبيم. خلاصه مسافرين امامت نكرده ايم. چه سؤالى؟ چه جوابی؟ من بنده ای از بندگان جمال رفتند بعد از یک هفته خبر رسید كه جناب آقاميرزاحسن عليهم میارک، و در راه محبّت او در بین بهاءالله الابهى با محركين و بشر خدمت ميكنم. آقاميرزاحسن اگر مشوقین خود طرف شده در اثبات سؤالى دارد، علما، فقها، عرفا، امر اقامهٔ دلیل و برهان میکند و حکما در عالم بسیارند. مسائل منكرين را مجاب مى نمايد" اين غامضه و مطالب معضله حل است نمونه ای از اثر کلام حضرت می کنند ما که دعوی علم و دانش عبدالبهاء. نکرده ایم. با ما چه کار دارد؟\_ در وقتيكه اين فرمايشات را غيورانه

وقتی دکتر یونس خان به طهران مراجعت میکند، واقعهٔ دیگری به دنبال داستان آقامیرزاحسن رخ می دهد به این شرح: (خاطرات ۹ساله صفحه ۱۲۵تا۱۲۸)

که یک نفر معلّم موسیقی به نام ميرزاعبدالله توستط دكتر ارسطوخان حکیم خبر داده که با شخصی از بزرگان علمای اسلامی مذاکرات تبليغي كرده و حالا ملاقات دكتر يونس خان را لازم دانسته است. او ادامه می دهد که "درهر صورت این دعوت را بایستی به منت اجابت نمود و قبلاً ميرزاعبدالله را بايد زيارت كرد. معجلاً به خدمت ايشان رسیدیم. پیرمردی است نورانی که از زمان شباب (جوانی) تصدیق نموده، ايمان خود را حكمتاً تا امروز كتمان كرده است (اظهارنداشته است). ملاقات ایشان ذاتا شورانگیز و فرحناك بود خصوصا وقتيكه جاى شما خالي، يک پنجه آواز شور وماهور می نواخت، و بعد قرار

ملاقات در منزل آن شخص جلیل به دو روز بعد موکول گردید. در آن ایّام که خرافات و اوهام بیش از امروز علمای اسلام را فرا گرفته بود (روح دکتر یونس خان شاد که بیاید و بنیادگرائی و خرافات علماء اسلام را امروز به بیند) یک نفر مثل بنده مستفرنگ، هر قدرچابک و زرنگ بود در مقابل یکنفر ملآی صاحب فتویٰ گفتارش تأثیری نداشت. با خود گفتم علی الله میروم گفتنی را میگویم.

حافظ وظيفة تو دعا كردن است وبس در بند آن مباش که نشنید یاشنید روز موعود در خدمت مرحوم ميرزا خدمت آقا رسيديم. آقا مردى است مؤدّب، موقّر، خوش قيافه و خوش منظر، عمّامهٔ بزرگی برسر، و بر مسند مختصری جالس، ماهم در مقابل مسند نشستيم. بعد از تعارفات رسمی و صرف چای، صحبت امرى به ميان آمد. سؤال ایشان راجع به اختلاف نظر در اظهار عبوديّت و بعد دعوى الوهيّت و ربوبيّت و شئون ديگر مسطور دركتاب مستطاب بيان و ساير الواح حضرت نقطهٔ اولیٰ بود. البته جواب این مسائل آسان است، زیرا نظیر آن در اسلام و مخصوصاً در بیانات حضرت على موجود. از اين مطلب به سرعت گذشتند. بعد عنوان بعضی احادیث به میان آمد. فورا فرمودند، شما بهائیان چهار حدیث در اثبات امر خود آماده دارید و همه جا به آن متمسک و اقامهٔ برهان میکنید.

آقامیرزاحسن چه نیّتی در دل داشته و چه حقیقتی را کشف کرده است و بعد مراتب ايمان و اقبال خود را با لطف بيان اظهار فرمودند" ميدانيم اين شخص حاج صدرالعلماء بود كه بعداً عنوان صدرالصدور يافت و از مبلّغین ومعلّمین شهیر امر شد. این است نمونه ای دیگر از اثر كلام حضرت عبدالبها، درخاطرات ۹ ساله حکایاتی آمده که اثر کلام و ارادهٔ مبارک را حتی در دشمن نشان مىدهد. "آن مشرق حكمت صمدانى بسیاری از امور را از مجرائی که ظاهراً مخالف منظور و مبانی با عقل و شعور انسان عالم ترابى است انجام می دادند ... زیرا قرَّهٔ اراده مبارک به قدری غلبه داشت که اگر راهى را به هر راهزن قطاع الطريقى می سپردند، به جان و دل نگهبانی و پاسبانی می نمود، و این یکی از آثار نفوذ كلمهٔ مبارک بود که من (دکتر یونس خان) نظائر آنرا مکرر ديده ام" (خاطرات ٩ساله. صفحات ( " " " " " دکتر ادامه میدهد که "از جمله یکی از بهائی زادگان آن ساحت جوانی بود لاابالي و با ناقضين مربوط، ولي رسما مطرود نبود. اگر مسافری

ازغرب بغتتا مي رسيد محافظت او

ازدست این شخص مشکل بود، زیرا

در حوزهٔ ثابتین راه داشت. ورود

مسافرين را بـه مخالفيـن ابـلاغ

می نمود، آنوقت خدا میداند که چه

فتنهای بر فتنه های دیگر افزوده

می شد. اتّفاقا آنچه را که همهٔ

طائفین از آن خائف بودند دفعتا به ظهور رسید یعنی یک نفر مسافر غربی، تازه تصدیق و از همه جا بی خبر، با فیتهٔ عثمانی وارد شد، در هنگامی که خفیه نویسان هیئت تفتيشيه مشغول تجسمس وعمليات مفسدت انگیز بودند. این شخص مؤمن، با اجازه یا بی اجازه، در بیرونی مشرف شد ... و رجا و تمنای او این بود که در ظرف یک روز هم از صهبای لقا مزروق (یعنی به حضور مبارک برسد) و هم تمام امکنه مبارکه را زیارت نموده تا اوایل شب مراجعت نماید. لهذا بعد از یکساعت پذیرائی فوراً یک نفر را فرستاده آنشخص مفسد با غرض را احضار فرمودند. به مجرد ورود فرمودند فلانی، این شخص از دوستان ما و ازاهل امریکاست. اسمش فلان و رسمش فلان و امشب با فلان واپور (کشتی) باید حرکت كند. تو بايد الستاعه ان را با كروسه (درشکه) به تمام مراکز مقدّسه همراهی کنی. اول روضهٔ مبارکه، بعد بقعة الحمراء بعد باغ فردوس وسپس باغ رضوان، و هر نقطه را به اسم و رسم باید معرفی کنی، تا مراسم زیارت به عمل آورد. اما میدانی که مفتشین در کمین اند، خیلی احتیاط کن کسی مسبوق نشود، حتی به هیچیک از احبا هم اظهارننما که چنین مسافری وارد شده است. مبادا مبادا كسى ملتفت شود. قبل از غروب آفتاب به این جا برسان تا ملاقات دیگر به عمل آید،

اما من متجاوز از چهارهزار احادیث از بر میدانم که همه دلیل بر بطلان ادتعای شماست. من که تاج اسلام بر سر دارم و بر مسند این شریعت جالس، چگونه میتوانم چهارهزار حدیث خود را که با مشقّت تمام فراگرفته ام قربان چهارحدیث شما نمایم... و بعد از مباحثات چندی گفت: میخواهم بدانم شما که خدمت آن آقا (حضرت عبدالبهاء) رسيده ايد با چشم خود چه دیده و با گوش خود چه شنیده اید. عرض کردم توقع دارید که من در معجزات چیزی عرض كنم، استغفرالله. فرمودند خير می خواهم قدری از مشاهدات شما بشنوم و مستفیض شوم.بنده همینکه شروع به صحت نمودم حکایت آقامیرزاحسن در خاطرم جلوه کرد، و مطلب را مفصل تر ومشروح تر از آنچه که در این مقاله نوشته ام، بيان كردم. كمكم مشاهده نمودم قيافه آقا تغيير كرد، حالت خضوع دست داد و دقّت کامل در استماع مطلب شد. رفته رفته حالت رقت عارض شد. هنوز کلمهٔ آخر را کاملاً ادا نکرده بودم که ناگاه آقا سر به سجده فرود آورد. چند کلمه به عربی که عنوان شهادت و سجدهٔ شکر بود ادا نموده های های گریه کردند. چنان گریه ای که ما دو نفر را منقلب نموده، ماهم با ایشان هم آواز شدیم. همینکه سر از سجده برداشتند وعمامية ازسر افتاده را به سرگذاشتند، با چهرهٔ برافروخته و اشگ جاری فرمودند: من میدانم که

فی امان الله. بالجمله این خدمت کاملاً انجام گرفت و به فاصله دو سه ساعت آقای مفسد بی غرض آمد، تعظیم نموده میهمان عزیز را تسلیم کرد، و به کلمهٔ فی امان الله مرخص شد، و آن شب آن مسافر روانهٔ حیفا و از آنجا به سمت اروپا حامدا شاکراً عزیمت نمود، و بعدا هم ازهیچ گوشه و کناری صدائی برنخاست. این بود تأثیر کلمهٔ مبارک در وجود حاضرین. (خاطرات ۹ساله صفه ۳۳۴\_۳۳۵

دكتر يونس خان ادامه ميدهد: امما این تأثیر تنها در بیانات شفاهی نبود، بلکه این قدرت در اثر قلم، حتّی در پیغامهای مبارک، به اعلی درجه موجود بود. چنانکه مکرر دیده شد که احبّا هرگاه شکایتی از مخالفین و اعدا می نمودند، گاهی دستور مبارک صادر می شد که از خود مخالفين طلب مساعدت نمايند. ازجمله آقاميرزاموسي ملقّب به حرف بقا در اواخر عمر ملاحظه كرد كه مبالغ معتنابهي مقروض است ولي املاکش را قاضی بغداد توقیف کرده و مراجعات ایشان برای احقاق حق سالهاست که به جائی نرسیده و بى نتيجه مانده است. بنابراين ممكن است که فوت کند و قروضش ناپرداخته بماند. لذا از حضرت عبدالبها، چاره جوئی کرد و دو كلمه به عنوان استغاثه عرض نمود. جواب آمد که "اصلاح امور خود را از همان قاضی بغداد که اخلال و فساد مينمود. بخواهيد. ايشان هم

به مجرد وصول لوح. با كمال رشادت معجّلاً نزد قاضى رفته آمرانه مطالبهٔ حقوق خود نمودند. قاضی که چنین انتظاری نداشت بسیار متحیّر شد. پرسید این چه تقاضائی است که از من دارید. فرمودند امر مولای من است. قاضی ازاستماع این کلمه متزلزل شد. امر نامه را طلبيد، و به مجرّد زيارت لوح نادم شد، و خاضعانه قلم برداشت و حكم استرداد جميع املاک را بنگاشت، و والي بغداد را به اجرای فتوای خود بگماشت و در مدت قلیل تمام املاک به تصرف درآمد و به مصرف فروش رسيد و به ليرة عثماني تبديل شد و بر حسب تقاضای خود حرف بقا، تمام وجوه در محکمه دارالحکومه ذخیره شد و با اعلان عمومي متعيان طلب احضار شدند هر كس هرقدر اصلاً و فرعاً مطالبه نمود بدون مطالعه از ایشان امضاء گرفت و ليرهٔ طلا نقداً دريافت داشت. چند روز بعد از تصفیه حساب و ادای قروض جناب حرف بقا ب\_ ملك\_وت ابه\_ى صع\_ود نمود. (خاطرات نُه ساله صفحه ۳۳۵تا (TTV

روش مبارک در معاملات مطلب دیگر روش مبارک در معاملات است که می تواند سرمشق و راهنمائی برای ما باشد. حضرت عبدالبهاء قبل از سنهٔ ۱۹۰۹ بنیاد بنای داخلی مقام اعلی را که عبارت از نُه اطاق باشد گذاردند. باز از خاطرات ۹ ساله نقل میکنم، چه

مطالب آن به صحه حضرت ولى امرالله رسیده است. در آن کتاب آمده که "علاقهٔ هیکل مبارک حضرت عبدالبها، به این بنا به قدری شدید بود که در تمام اوقات ذکر توصيف آن از لسان مبارک جاری بود. وقتی که به حیفا تشریف فرما مى شدند، بيشتر اوقات مبارك صرف دستور بنائی می شد ... یکی ازفتنه های ناقضین برای ممانعت از پیشرفت این بنا این بود که صاحب یک قطعه زمین را که راه عبور فوقانى اين محل است تحريك نموده بودند که به هر قیمتی که از آن بالاتر تصور نشود اگر حضرت عبدالبها، خواستند بخرند، نفروشد، همان قيمت را از ناقضين دريافت دارد، و زمین را هم از دست ندهد. ضمناً صاحبان تمام اراضي اطراف را تحریک نموده بودند که راه عبور را مسدود نمایند. آلمانی ها که در اطراف صاحبان اراضي بودند به تحریک ناقضین شرارت میکردند، و یهود و نصاری هر کس به نوبهٔ خود که در اطراف، اراضی غیر ذی زرع و بی قیمت داشتند، همه را تحریک نموده بودند که در این بیابان بی صاحب و بلامانع، دعوى مالكيّت نمایند، و راه عبور برای مصالح بنائی را مسدود سازند. این تحریکات سبب شد که اراضی کم کم قيمت پيدا كرد. همين كه بناى مبارک قدری مرتع شد، شهرت دادند که قورخانه و اسلحه خانه در زیر زمین ینهان کرده اند. خلاصه

آنکه کار این قطعه زمین ... به قدرى بالأكرفت كه متجاوز ازينجاه شست برابر قیمت عادله را سرکارآقا دادند، و صاحبش نفروخت آخر الامر کار به جائی رسید که تقریباً این بیانات را فرمودند. "به قدری عرصه را بر من تنگ کرده اند که ناچار یک شب آمدم، دعا و ذکری ازحضرت اعلى داشتم شب را نشستم، آن ذکر را خواندم و راحت شدم. فردا صبح صاحب زمين آمد ومعذرت خواست. خواهش كرد من زمين را بخرم. گفتم احتياج ندارم. اصرار و ابرام کرد گفت والله من تقصير ندارم، برادران شما مرا اغوا کردند. گفتند همان پولی که افندی میدهد ما دوبرابر میدهیم و شما زمین را از دست ندهید هرچه التماس كرد قبول نكردم، تا آنكه به ياى من افتاده مجاناً تقديم كرد. آن وقت او را فرستادم پیش آقارضا که مبلغی به او بدهد و زمین را قباله كند" (خاطرات ٩ساله صفحه (1076109

منظور این است با وجود نیازی که به این زمین بود و نرمشی که حضرت عبدالبها، در مورد قیمت نشان دادند، چون باحسن نیّت فروشنده مواجه نشدند، از معامله گذشتند. به کوره راهها وکج راههائی که در معاملات زمین معمول است کمترین توجّهی نفرمودند. واسطه نفرستادند، و به حدس قوی همین رفتار محکم مبارک و شاید بدقولی برادران نسبت به وعده های توخالی

که به صاحب زمین داده بودند، باعث شد که فروشنده به خود آید و پشیمان و شرمسار گردد، تا آنجا که حاضر شود زمین را مجانا تقدیم کند.

وقتى ديگر" يكى ازمأمورين عثمانى در عکما در سر هوای اخذ وجه هنگفتی را داشت وهمه نوع تضييقات فراهم مى نموده است، تا وقتی هیکل مبارک را به سرایهٔ حکومتی میطلبد و بنای تهدید را میگذارد، به حتّی که عرصه را بر وجود مبارک تنگ می نماید در این حالت به نماز قيام ميفرمايند، و یس از ادای نماز یارو را به نزدیک می طلبند و غفلتا یک سیلی بسیار محکم جانانه بر بناگوشش می نوازند، و ميفرمايند حوالهٔ تلگرافی فرستادم، و از در سرایه بیرون تشریف می آورند. ازاین رفتار مبارک آن بیچاره به کلّی مرعوب، مانند یک مجسمه بى روح، حيران مى ايستد. از قضا همان شب تلگراف عزل و احضارش از باب عالی میرسد. شبانه به درخانهٔ مبارک می آید. به یای مبارک می افتد رجای عفو و طلب تأييد مي نمايد. (خاطرات ٩ساله صفحه ۵۲۹)

آنچه از این رفتار محکم مبارک عاید می شود این است که نباید در مقابل زور و تهدید و ظلم تسلیم شد. باید مقاومت کرد. ظالم و زورگو درمقابل مقاومت و استقامت بالاخره عقب می نشیند. اشاعه زورگوئی تا حدّی به علّت زورشنوی

است. حضرت عبدالبها، در رسالهٔ مدنیه نیز این نکته را تأکید کرده اند. محبّت و مسالمت و ملایمت به غیر از زورشنوی و قبول ظلم و جور بدون هیچگونه اعتراض و مقاومتی است.

در بدایع الاثار آمده که وقتی هیکل مبارک به قصد حرکت از واشنگتن به شیکاگو، به ایستگاه راه آهن وارد شدند رانندهٔ اتوموبیل خواست زیادی کرایه بگیرد به او اعتنا ننمودند و فرمودند "انسان هزار دلار می بخشد، نقلی نیست. امّا یک دلار تعدی کسی را قبول نمیکند، زیرا این گونه تعدی منافی عدل و نظم عالم است.

(بدایع الاثار جلد اول صفحه ۲۴۰) حضرت عبدالبها، در جای دیگر فرموده اند "خیمه وجود بر ستون عدل قائم نه عفو، و بقای بشر بر ستون عدل قائم نه عفو".(ظهورعدل الهی حضرت شوقی ربّانی \_ ترجمه نصرالله مودَت \_ تجدید چاپ ۱۹۸۹ صفحه ۵۹ و ۲۰)

درموردطرز کار و به اصطلاح امروزی طرز مدیریّت، حضرت عبدالبها،، دکتر یونس خان می نویسد:(خاطرات ۹ ساله صفحه ۲۴۲ و ۲۴۳)

درمتت توقّف چندین سالهٔ خود در آن ساحت همواره متحیّر و متفکر بودم که آن وجودمبارک در هنگام هجوم این بلایا و محن و مشکلات کمرشکن کوه افکن، با چه اسابی \_ نمی گویم با چه قوه ای \_ این مشکلات را برطرف نموده، و در هر امری از امور، چه جزئی و چه کلّی

بود. در سر سفره فقط برای سرکشی دو دقيقه تشريف فرما مى شدند. سادگی و پاکیزگی سفره محبّت و روحانيّت غريبي ايجادمي نمود. اين ضافت در اعیاد به عمل می آمد. اماً ضيافت خصوصي مسافرين \_ در ایـن جـا عـلاوه بـر محبّت و روحانيّت جلوه و شكوه مخصوصي مشاهده می شد. ترتیب سفره در سر میز و لطافت گلهای رنگارنگ بسیار دلربا و محرَّک اشتها. این ضیافت را جزأ و کلاً هیکل مبارک رسیدگی میفرمبودند. در سرنهار احبّا را احضار فرموده، مي نشانيدند. و خودشان در اطراف میز حرکت میفرمودند برای یک یک با دست مبارک غذا می ریختند. بعد برای اىنكە احبا در خوردن خجالت نداشتە باشند، گاهی بیرون تشریف می بردند. باز مراجعت فرموده، سانات مسرت انگیزی میفرمودند. بشقاب هرکس تمام شده بود مجدداً عنايت ميفرمودند. در اينجا اغذيه متعدد بود وتماماً طبخ ايراني، اماً به ترتیب اروپائی سفره رنگین چیده می شد. چون عدّه مؤمنین غالباً بیش از استعداد میز و تعداد صندلی بود، لهذا در دو وهله مى نشانيدند. لطافت و نظافت سفره در مرتبه ثانی کمتر از مرتبهٔ اوّل نبود، زیرا به دستور مبارک معجلاً همة دستگاه سفره عوض می شد. امما خود هیکل مبارک در مرتبة ثالث جلوس فرموده وجميع خدمه را احضار و با آنها غذا میل

ميفرمودند. دفعهٔ اوّل كه اين عبد در چنین ضیافتی مشرّف بودم، دیدم جميع احبا به قدرى واله و حيران مشی و رفتار مبارک هستند که ابدا کسی توجّه به سفره ندارد. وقتی که همگی متوجّه قامت موزون، و شیدای آن طلعت بی چون بودیم یک مرتبه دیدم به تأکید شدید امر به شروع صرف غذا فرمودند. آن وقت من به هوش آمدم و ديدم وقت را نباید از دست داد. لهذا از طرف خود بالاصاله و ازطرف جميع مؤمنين و مخلصين بالنّيابه وظيفه وجدانی را کاملاً انجام دادم. تا توانستم خوردم و ضمناً به این نکته برخوردم که سعدی گفته:

در آن میانه که محبوب میزبان باشد شکم پرست کُند التفات بر ماکول چون این غذای جسمانی باغذای روحانی ممزوج و توأم بود، لذّتش در کام با اشتیاق تا ابد باقی و برقرار خواهد بود"

ملاحظه کنید که حضرت عبدالبها، خود شخصاً ازمیهمانان پذیرائی میفرمودند، و به این ترتیب محبّت خود را به آنان نشان می دادند. در نظر مبارکشان، به اصطلاح امروزی، عامل انسانی اهمیّت خاص داشت. میفرمودند. در بدایع الاثار آمده که تخود وجود اقدس رسیدگی به امور طبخ میفرمودند، و در این سفر (سفر غرب) اغلب اوقات چنین بود، علی الخصوص اوقاتی که مهمان مخصوصی داشتند. خود به طبخ

که اقدام میفرمودند، با کمال متانت و خونسردی و حواس جمعی، مثل کسی که هیچ کار دیگر نداشته باشد، با یک مهارتی که گوئی متخصص در آن فن باشند، به خوبی انجام میدادند. روزی فرمودند"میدانی من این امر را چه قسم اداره ميكنم؟ \_ باطناً عرض كردم من هم همين را مي خواهم. فرمودند \_ من شراع کشتی را محکم میکشم و طنابها را خوب مى بندم و نقطه مقصود را در نظر می گیرم. آن وقت سکّان کشتی را با اراده ای قوی محکم نگاه میدارم و به راه میافتم. دیگر طوفان هرقدر شدید باشد و سنگلاخ و کوهستان، مخاطره هرقدر در مقابل باشد، من خط مشى خود را تغییر نمی دهم و مضطرب نمی شوم. تا به مقصد برسم. اگر بنا بود در مقابل هر مخاطرهٔ خط مشی خود را تغییر دهم سفینهٔ امرالله غرق می شد و به منزل نمی رسید". ترتيب ضيافات مبارك در مورد ضیافات و میهمانی های مبارک در خاطرات نه ساله آمده است که: (خاطرات نه ساله صفحه ۳۹ تا ۴۱) دوقسم ضيافت در عكًا معمول بود.

دوقسم ضیافت در عکا معمول بود. یکی ضیافت عمومی برای مؤمنین در باغ رضوان یا در بهجی صورت می گرفت. یکی ضیافت خصوصی مسافرین در بیت مبارک. در ضیافت عمومی غذای واحد داده می شد، مثل کباب چینی یا دیگ کباب، و تدارک آن کاملاً به دستور مبارک

كه اقدام ميفرمودند، با كمال متانت

و خونسردی و حواس جمعی، مثل

کسی که هیچ کار دیگر نداشته

باشد، با یک مهارتی که گوئی

متخصص در آن فن باشند، به خوبی

انجام میدادند. روزی فرمودند میدانی

من این امر را چه قسم اداره

ميكنم؟ \_ باطناً عرض كردم من هم

همين را مي خواهم. فرمودند \_ من

شراع کشتی را محکم میکشم و

طنابها را خوب مى بندم و نقطهٔ

مقصود را در نظر می گیرم. آن وقت

سکمان کشتی را با اراده ای قوی

محکم نگاه میدارم و به راه میافتم.

دیگر طوفان هرقدر شدید باشد و

سنگلاخ و کوهستان، مخاطره هرقدر

در مقابل باشد، من خط مشی خود

را تغییر نمی دهم و مضطرب

نمی شوم. تا به مقصد برسم. اگر بنا

بود در مقابل هر مخاطرهٔ خط مشی

خود را تغییر دهم سفینهٔ امرالله

غرق می شد و به منزل نمی رسید".

در مورد ضیافات و میهمانی های

مبارک در خاطرات نه ساله آمده

است که: (خاطرات نه ساله

دوقسم ضيافت در عكًا معمول بود.

یکی ضیافت عمومی برای مؤمنین

در باغ رضوان یا در بهجی صورت

می گرفت. یکی ضیافت خصوصی

مسافرین در بیت مبارک. در ضیافت

عمومی غذای واحد داده می شد،

مثل کباب چینی یا دیگ کباب، و

تدارک آن کاملاً به دستور مبارک

ترتيب ضيافات مبارك

صفحه ۳۹ تا ۴۱)

بود. در سر سفره فقط برای سرکشی دو دقيقه تشريف فرما مي شدند. سادگی و پاکیزگی سفره محبّت و روحانيّت غريبي ايجادمي نمود. اين ضيافت در اعياد به عمل مي آمد. امًا ضيافت خصوصي مسافرين \_ در ایـن جـا عـلاوه بـر محبّت و روحانيّت جلوه و شكوه مخصوصي مشاهده می شد. ترتیب سفره در سر میز و لطافت گلهای رنگارنگ بسیار دلربا و محرّ اشتها. این ضیافت را جزأ و کلاً هیکل مبارک رسیدگی میفرمودند. در سرنهار احبّا را احضار فرموده، مي نشانيدند. و خودشان در اطراف میز حرکت میفرمودند برای یک یک با دست مبارک غذا می ریختند. بعد برای اینکه احبّا در خوردن خجالت نداشته باشند، گاهی بیرون تشریف مى بردند. باز مراجعت فرموده، بیانات مسرّت انگیزی میفرمودند. بشقاب هركس تمام شده بود مجددا عنايت ميفرمودند. در اينجا اغذيه متعدد بود وتماماً طبخ ايراني، امما به ترتيب ارويائی سفره رنگين چيده مى شد. چون عدة مؤمنين غالباً بیش از استعداد میز و تعداد صندلی بود، لهذا در دو وهله مى نشانيدند. لطافت و نظافت سفره در مرتبه ثانی کمتر از مرتبهٔ اوّل نبود، زیرا به دستور مبارک معجلاً همة دستگاه سفره عوض می شد. امما خود هیکل مبارک در مرتبة ثالث جلوس فرموده وجميع خدمه را احضار و با آنها غذا میل

ميفرمودند. دفعهٔ اوّل كه اين عبد در چنین ضیافتی مشرّف بودم، دیدم جميع احبا به قدرى واله و حيران مشی و رفتار مبارک هستند که ابدا کسی توجّه به سفره ندارد. وقتی که همگی متوجّه قامت موزون، و شيدای آن طلعت بی چون بوديم يک مرتبه دیدم به تأکید شدید امر به شروع صرف غذا فرمودند. آن وقت من به هوش آمدم و دیدم وقت را نیابد از دست داد. لهذا از طرف خود بالاصاله و ازطرف جميع مؤمنين و مخلصين بالنّيابه وظيفه وجدانی را کاملاً انجام دادم. تا توانستم خوردم و ضمناً به این نکته برخوردم که سعدی گفته:

در آن میانه که محبوب میزبان باشد شکم پرست کُند التفات بر مأکول چون این غذای جسمانی باغذای روحانی ممزوج و توأم بود، لذَتش در کام با اشتیاق تا ابد باقی و برقرار خواهد بود"

ملاحظه کنید که حضرت عبدالبها، خود شخصاً ازمیهمانان پذیرائی میفرمودند، و به این ترتیب محبّت خود را به آنان نشان می دادند. در نظر مبارکشان، به اصطلاح امروزی، عامل انسانی اهمیّت خاص داشت. عامل انسانی اهمیّت خاص داشت. میفرمودند. در بدایع الاثار آمده که میفرمودند. در بدایع الاثار آمده که (سفر غرب) اغلب اوقات چنین بود، علی الخصوص اوقاتی که مهمان مخصوصی داشتند. خود به طبخ

اوّل صفحه ۱۳۲)

صفای باطن مهم است

۹ساله صفحه ۲۹۱ و۲۹۲)

مى پرداختند ..." ( بدايع الاثار جلد

مطلب دیگر اینکه صفای باطن مورد

توجّه و عنایت مبارک بود در

خاطرات نه ساله آمده که: (خاطرات

"مستر فرانک آمریکائی به حضور

مبارک مشرّف شد. یک عدد قالیچه

ابریشمی مصری برای تقدیم خریده

بود. عرض كرد اين قاليچه را تقديم

میکنم، به شرط آن که به هرکس

عنايت ميفرمائيد، بهائى باشد. من

راضی نیستم غیر بھائی پا روی آن

بگذارد. بسیار تبسم فرمودند و

شرابط را پذیرفتند حتّیٰ فرمودند \_

مطمئن باش، محل خوبی برای آن

معيّن ميكنم كه پاى اغيار به آن

نرسد. بنده (دکتر یونس خان) تصوّر

كردم، تقديم روضة مباركه خواهد

شد. بعد دیدم محل این قالیچه از

هر چه تصور شود بالاتر بود. يعنى

مقام این سجّاده به جائی رسید که

سجده گاه هزاران مؤمن مخلص واقع

شد. به این معنی که این سجّاده را

روی نیمکتی که دو یا سه شمایل

مبارک جمال اقدس ابھی و حضرت

نقطهٔ اولی قرار دارد انداختند. از آن

پس سالیان دراز که دسته دسته

احباب به زيارت شمايل نائل

می شدند، در هنگام سجود این

سجاده را می بوسیدند ... خلاصه

آنکه سادگی و صفای باطنی، این

مرد مؤمن باعث سرور خاطر مبارک

بود ..."

در مورد سنگ بنیادی یا حجز زاویهٔ مشرق الاذكار امريكا نيز داستان شنیدنی دیگری وجوددارد. "هنگامی که زمین مشرق الاذکار خریده شد، یکی از احبای قدیم ایران، آقای حسین مظلوم در شیکاگو به کمال سختی و قناعت زیست میکرد. احساس کرد که بایستی او هم در این عمل مبرور یعنی ساختمان آن هيكل عظيم (مشرق الاذكار) مشاركت و معاونت نمايد. اين مردمحترم هيچ نداشت مگر قلبی مملوَ از پاکی و محبّت ونیّتی خالص و بي آلايش. در حاليكه در اقطار جهان مبالغ گزاف برای ساختمان امريكا ميرفت، او هم به امید اینکه هدیه ای به جهت بنای آن معبد جليل برده باشد، با مساعدت خانم محترمه نتى بتين Netty Baton یک قطعہ سنگ محکم سفید تهیه نمودند و تا اراضى مشرق الاذكار بردند. وقتبي اين عمل را خالصاً لوجه الله انجام ميدادند، هرگز مقدرات عظيمة آن هدية كوچك را به خواب هم نمی دیدند. هرگز نمی توانستند تصور کنند که هيكل مبارك حضرت عبدالبهاء ازميان جميع احجار موجوده آن قطعه سنگ کوچک را به دست مبارک برداشته و به اصابع لطف و مكرمت تا ابد متبركش فرموده، در مقابل نمایندگان ملل و ادیان مختلفه آنرا حجز زاویهٔ Corner Stone آن معبد

جلیل مقررفرماید. این است ثمره قلب پاک و نیّت خالص" (حیات حضرت عبدالبها، صفحه ۱۹۵

منظور این است که حضرتش به نیّت خیر و صفای باطن توجّه داشتند. از قبل گفتهاند "الاعمال بالنّيّات" بسيارى از فلاسفه غرب نيز اراده خير را شرط اخلاقى بودن اعمال میدانند. اگر کسی کاری برای هوسی انجام دهد، اگر چه آن عمل ظاهراً خوب و موجه باشد، عملش خير نيست و مورد رضاي الهي نخواهد بود. آیا دلسوزی هائی که ساستمداران غرب، در هفته های انتخابات عمومی نسبت به اطفال و نفوس مريض و عليل و فقير و بيكار نشان مي دهند، عملی اخلاقی است؟ و یا تنها برای آن است که با استفاده، و یا صحیح تر بگویم سوء استفاده، از این گروههای محروم، توجّه و عنایت مردم را موقتاً به دست آورند. تا آنان را انتخاب کنند، و اکثراً وقتی ازایـن پـل گذشتند و بـرمسند قدرت تکیه زدند، دیگر به این محرومين هيچ محبّتي ندارند. نیّت خیر یعنی کاری را تنها انجام دادن و توقع هیچگونه ياداشي نداشن. آيا مفهوم آيه كتاب مستطاب اقدس. "ان اعملوا حدودي حباً لجمالي" جز

صفحهٔ ۵۳

منظور نظری خوبی کنند. بلی باز در بدایع الاثار است که این رحمت است که عالم وجود حضرت عبدالبها، فرموده اند را تربيت ميكند. اين رحمت "دركاليفرنيا ديدم كاردينال با است که طبيعت را سبز وخرم تبختر و جلال جمعيّتي از عقب می نماید. من می خواهم که با خود می برد. گفتم چه خبر شما اهل بها به چنین موهبت است. گفتند کلیسائی را تازه عظیمی نائل شوید، تا از برکت ساخته اند، و امروز کاردینال وجود شما این عالم ادنی جنّت این نمایش را به جهت فتح باب ابهمی گردد اگر نظر را به کلیسا نموده. گفتم این نمایش و ملكوت ابهمي معطوف كنيد روش كاردينال مثل و مانند وفيضان باران رحمت الهي را نمايش و روش حضرت مسيح مشاهده نمائید که چگونه بر است. فرق جزئی دارد، که عاصى و مطيع يكسان نازل، حضرت مسيح فتح باب سما آنوقت میدانید که چگونه باید فرمود، کاردینال فتح باب آیت این رحمت الهی باشید، و کلیسا. او جمعیّت داشت، ولی در هنگام ریزش و عطا به هیچ براهانتش قیام داشتند. این هم قیدی و به هیچ شرطی قائل جمعیت دارد، امّا براعانتش نشويد ولواينكه آن قيد هم لله قائم اند. او تاج داشت، اما از باشد. مثلاً ملاحظه كنيد هيچ خار. اين هم تاج دارد، ولي نيَتي و هيچ اقدامي بالاتر از مزيّن به جواهر آب دار. او نيّت تبليغ و مقدّس تر ازهدايت لباس داشت، امّا از پارچهٔ كهنهٔ نفوس نيست. معذلك اگر به زبر و سخت. اين هم لباس کسی خوبی کنید و منظور این دارد، ولی از قماش های زربفت. باشد که به این وسیله او را زمان او ایّام پر کدورت و جفا، بربائيد و تبليغ نمائيد، اين هم زمان اين اوقات امنيّت و صفا. ریاست. اگر به کسی خدمتی ماوای او صحرا و بیابان، محل می نمائید، این ریا را هم در این عمارتی عالی چون قصر دل راه ندهید، تا خدمت و شهان. عرش او فراز دار بود، و ملاطفت شما حقيقتاً لله باشد. آرامگاه اين سرير راحت وقرار. البته تأثير آن بيشتر خواهد زينت بزم او خون پيكر نازنين بود. شما هرقدر می توانید بود، و زیور محفل این جام و بى ريا خوبى كنيد، و منتظر بادة رنگين. لهذا اين نمايش نتيجه هم نباشيد. آن وقت است كاردينال بر طق نمايش حضرت که عالم وجود از برکت همّت مسیح است. نهایت جزئی تفاوت شما آینهٔ ملکوت ابھی گردد. دارد. (بدایع الاثار.جلداول ص =( TTA

این است که احکام و اوامر مرا به شوق بهشت و از ترس جهنم عمل مکن، برای جلب سود و رفع ضرر اطاعت مكن، تنها به خاطر جمال من كه عين حقيقت من است، اطاعت کن؛ در این صورت نیّت تو خیر و عمل تو اخلاقی است و گرنه تجارت است. حضرت عبدالبها، فرموده اند كه "ابراز محبّت و اظهار خدمت وقتى مفيد و مقبول و لايق شئون ایمانی است که مقدّس و ميرا از شائية ريا باشد، والآ اگر مقصود منظوری هم در ضمن ملحوظ شود، ولو آن مقصود و منظور هرقدر في حدّ ذاته مقبول و مقدس باشد، باز هم این نیکوکاری آلوده به رياكارى است، و فى سبيل الله محسوب نه، و چندان تأثير در عالم وجود ندارد. مثل اينكه سطوع نور و حرارت شمس و ريزش باران رحمت الهي مشروط به هیچ شرطی نیست، و منظوری در بین نه. انسان بهائی باید مظهر این گونه رحمت هاى الهى باشد. مانند شمس بر کل بتابد. بر هر سر زمینی فیض خود را نثار نماید. مى بينيد كه رحمت واسعة الهي شامل حال جميع ممكنات است، و ابداً تبعيض نمي شناسد. اهل بها باید مظهر اینگونه رحمت باشند، نه اینکه به شرط و به

اثريكي از خوانندگان ادامه عندليب شماره ۷۹ پیام گیر شعرای ایران در منزل بابا طاهر بروی آتش عشقت کبابم خبر داری تو از وضع خرابم واسه ام از راه دور پيغام مگذار جـوابت ميبـره بالا حســابم و بعد از شعر پیام گیر در خواب سراینده گفت: بدم آواره از دشتی به دشتی یه عمری ژنده با حال پلشتی به قربون تو گردم يار رشتمي تيليفونم بدادي بعد نه قرن در منزل ناصر خسرو کَویمت با ارادت و تعظیـم(۱) <sup>.</sup> هست ناصر در این سرای مقیم رفته بیرون به دیدن حجّاج "پای کرده برون ز حد گلیم" واضحا كوى نام و پيغامت تا به پاسخ نباشدم شك و بيم "این چنین کن که دادمت تعلیم" ھر زمانےے کہ نمےرہ میگیری بعد از نصب پيام: گفتم به خدا داشتنش بیخود و بیجاسست چو همسر من ضابط پيغام ز من خواست(٢) پيغام بياميد زره دور چپ و راست اصرار فزون کرد و منش نصب نمیودم دادم چــو جــواب تلفن هــاي ره دور ديدم كه حساب تلفن ها به هوا خاست اتحفتم زکه نالیم که از ماست که بر ماست" چون ضابط پيغــام خودم نصب نمـودم در منزل پروين به پیامی دل من شاد کنی(۴) ای که از مهر زمن یاد کنی(۳) عدس و ماش و نخ و سوزن باز رفته ام تا بخــرم سيرو پيـاز گفتگوهاشان کر شیرین است باز گفتن هنے پروین است آمــدم، ميدهمت زود جواب دلم از مهر نمودی بی تاب

F

## موفقيّت در تبليغ

نویسنده: ناتان رونشتاین

داشت در زیر آفتاب سوزان تابستان نيو مكزيكو(۱) در كنار یک جادّہ اصلی ایستادہ بود تا از علامت دست جائی برای سوار شدن تقاضا کند. گر چه در ظاهر مانند گاو چرانان(۲) به نظر میامد ولی هرگز گله گاوی را جمع آوری نکردہ و یا یک اسب وحشی سعی کردہ بود بہ چنین کاری دست بزند به سختی شکست خور ده بود.

و واقعاً نمیدانست به کجا میرود. واقع شدہ بود ہر چہ بیشتر دور شود و گذشته را بدست فراموشی بسيارد.

ترس و وحشت کرده بود. ناچار بود در جستجوی واقعیّتی تازه، پاک و بــــی آلایش از این محـــل

جوان باریک اندامی که شلوار قیر بگریزد و راه جدیدی در مکانی آلودی از پوست گاو میش به تن دیگر برای ادامه زندگانی بیدا کند. مکانی که در آن محبّت، مهربانی و شفقت جزء امور عادی و معمولي شناخته شود و مردم واقعاً رانندگان وسائط نقلیّه ای که به به یکدیگر با نظر احترام نگریسته سوی مغرب در حرکت بودند با خدمت به دیگران برای آنها سرور انگیز و لذّت بخش باشد. در عمق ضمير خود احساس ميكرد كه چنین وجود دارد زیرا کم و بیش آثار و نشانه هائی از زیبائیهای غیر قابل تصوّر که ساخته و را رام نكرده بود و يكدفعه كه برداخته قدرت الهي بود مشاهده کرده بود و آرزو داشت که بتواند در چنین مکانی زیست نماید. او فقط نوزده دلار در جیب داشت و مقصودی در این سفر معلوم نبود مدتها بود که نتوانسته بود خود را شستشو دهد و یا لباس خود را قدر مسلّم آن بود که میخواست عوض کند. وضع فعلی او به هیچ حتى الامكان از ماساچوست (٣) وجه با ناز و نعمتى كه در منزل منزل خانوادگی خود که در شرق آبرومند خانوادگی در نیو انگلند (۴) با آن پرورش یافته بود قابل مقایسه نبود. تصمیم داشت چیزی را که در جستجویش بود به هر پدرش دست به خودکشی زده بود ترتیب شده به دست آورد. این و این موضوع و ی را وچار تصمیم از زمانی که جوانتر بود در اعمال و اطوارش نمایان

گردید. در چهارده سالگی گرد

کشیش ها و روحانیون شهرمیرفت

### ترجمه صادق مهربان

که شاید آنان وی را بسوی هدف و محلى كه دلخواهش بود راهنمائی کنند. محلّی که در آنجا انسان بتواند آرامش روانی بدست آورد و مردم با یکدیگر مانند اعضاء یک خانواده بر محبّت سلوک و رفتار نمایند ولی آنان نتوانسته بودند بوى ارائه طريق نمايند.

اتومبیل ها یکی پس از دیگری غرّش کنان از مقابل وی به طرف مغرب که ممکن بود "ارض موعود" یا مکان مورد نظر او در آنجا باشد در حرکت بودند. در این وقت اتومبیلی که به نظرش آشنا مینمود در مقابل وی توقّف کرد و ملاحظه نمود که راننده ماشین جز برادرش کس دیگری نیست. با خود اندیشید که به چه منظور برادرش به سوی مغرب میرود مگر او در نظر نداشت که نیو مكزيكو را ترك كرده به محلى در شرق نقل مکان نماید؟ با وجودى كه ميل نداشت با هيچكدام از آشنایان قبلی خود علی الخصوص برادرش كه در رقابت با او شکست خورده بود تماس بگیرد ولی سوار ماشین شد. برادرش از او بزرگتر بود و به

نظر ميرسيد جواب كليّه سؤالات او را در اختیار دارد. علاوه بر آن احساس میکرد که برادرش فرزند محبوب و سوگلی والدین آنها بوده و از این مسئله بسیار رنج میبرد. به علاوه اتومبیلی را که برادرش از آن استفاده میکرد در اصل ما يملک او محسوب میشد و از یدرش به وی ارث رسیده بود ولی به او گفته بودند که نمیتواند در حال حاضر آنرا تصاحب کند زیرا به قدر کافی احساس مسئوليّت نميكند. اين موضوع هم بر سایر ناراحتی های وى افزوده شده بود. تا مقصد برادرش سانتافه (۵) که برای انجام وجود نداشت. بعضی کارهای اداری در کالجی که تحصیل میکرد به آنجا میرفت چندان مسافتی نبود و پس از آن به شهر و منزل مراجعت مینمود همان جائي كه جوان مسافر ما از آن گریزان بود ولی مانعی نمیدید که برادرش را همراهی کند و در هر جا که به نظرش جالب میامد میتوانست از اتومبیل بیاده شود و برادرش را ترک نماید.

> اتومبیل براه خود که به نظر مستقیم و مسطّح و تمام نشدنی میرسید ادامه میداد و مسافر جوان بی توجّه به مزارع گندم اطراف جادّه بر صفحه خیال نقشه ارض موعود را ترسیم میکرد و

احساسات خود را بر صفحه ای کاغذ یادداشت مینمود. وقتی برادرش از او سؤال کرد چه مینویسد طرح مختصری از دنیائی را که دوست داشت در آن زندگانی کند برای وی توضیح داد نظر دارد اقدام به تأسیس نهضتی نفلر دارد اقدام به تأسیس نهضتی نماید و به تشکیل جامعه ای که در آن مقام و شأن انسان در دنیای متغیر محفوظ بماند دست بزند و از این چنین نهضتی پیشنهاد کند و به نظر برادرش نامی مناسب تر از امر بهائی" برای چنین تأسیسی وجود نداشت.

یکسال قبل نیز برادرش در منزل یک زوج بهائی ذکری از امر بهائی به میان آورده بود ولی او آن شب توجّهی به گفته های وی نکرده بود زیرا اصولاً از قبول آنچه که مورد علاقه برادرش بود امتناع داشت. میخواست فردی مستقل باشد و شخصاً از تحرّی روحانی خود متنفع و بهره مند گردد. اکنون یکسال از آن موقع گذشته بود و او و برادرش در

اتومبیل تنها بودند. به نظر میرسید به علل نامعلومی اینک که متجاوز از سه هزار کیلومتر از موطن اصلی خود دور شده برای وی راحت تر است که به سخنان

برادرش گوش فرا دهد و به بیام حضرت بهاءالله توجّه لازم مبذول دارد. این پیام نه تنها با آنچه که در روی صفحه کاغذ یادداشت کرده بود مطابقت داشت بلکه از حدود خیال و تصوّر وی بسی فرا تر ميرفت. اين مفاهيم عالى و گرانقدر از عقل سلیم حکایت میکرد و بر ای دنیای حال و آینده راه و رسم صمیمی ارائه مینمود. هر چه بیشتر به این سخنان توجّه میکرد رضایت درونی بیشتری حاصل مينمود تا حقيقت امر بر وی روشن گردید. مانند تشنه ای که در بیابانی به چشمه آب گوارائی برخورد کند نمیدانست چگونه عطش خویش را فرو نشاند. وقت در نظرش بی ارزش شده بود و جهت حرکت اتومبیل چه به طرف شرق و چه غرب برای او تفاوتی نمیکرد زیرا سفر روحانی خود را آغاز کرده بود. مرغ روح قحطی زده و رنجیده اش در فضای روحانی "ارض موعود" سرزمینی که مدّتها در جستجویش بود به برواز در آمده بود.

به محض ورود به شهر میسوری(۶) ایمان خود را به حضرت بهاءالله علناً ابراز نمود و در ظلّ امر مبارک وارد شد و به جامعه بهائی ملحق گردید.

برادرش از نزدیکترین اطاقک تلفن با دفتر محفل روحانی ملّی در ویلمت(۷) تماس گرفت و جوان مسافر کشف روحانی خویش را واقف گردید و متوجّه شد چه باطِّلاع بانوئی که در طرف دیگر مشتاقانه به سخنان وی گوش میداد تا خود را بهتر شناخته هدف از رسانید و با برادر خود به حرکت زندگی را بهتر درکت نمائیم و به سوی مشرق که از آن گریزان بود ادامه داد گر چه ظاهر اً بسوی خانه بدری خود میرفت ولی حقیقت منزل و مأوی حقیقی خود خلاّقه الهی غوطه ور ساخت و به را در کشف ظهور حضرت بهاءالله بیدا کرده بود. از اینکه به محلّ نشو و نمای خود مراجعت میکرد ناراحت بود ولی دیگر با نظر نفرت و انزجار بآن محلّ پرداخت و با چند دلاری که در نمی نگریست و به عبارت دیگر مانند یک کاشف مظفّر و بیروز به موطن خود بر میگشت. وی روحانی خود به سرزمین موعود موفَّق به کشف حقیقتی شده بود که راهبر و راهنمای خود گردانید. تا آنجا که به خاطر میآورد سالهایی متمادی از توجّه به آن غفلت کردہ بود و اکنون که "ارض موعود" خویش را باز یافته بود می بایست زندگانی خود را با وجودی که هنوز در ظلّ امر آنچه را که وضع جدید ایجاب مبارک در نیامده بود ولی اتّخاذ مینمود وفق دهد. در آغاز امر این کار چندان مشکل به نظر نمیرسید. شرکت در مدرسه بهائی هفته در آن محیط سرشار از مردم بیاموزد. ر و حانیّت مشکل وی را حلّ کرد.

در آنجا بود که هر چه بیشتر باهميّت اكتشاف روحانى خويش يعنى وصول به سرزميني موعود عواملی ما را مدد و یاری میدهد الهام ميبخشيد چگونه بأن هدف نائل گرديم.

این جوان خود را در بحر کلمات مطالعه مکرر آثار امری از قبیل كتاب مستطاب ايقان، رساله ابن ذئب، منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله و جزوه دعا و مناجات جیب داشت این کتب را خریداری نمود و آنها را در طول سفر نام نویسی در کالج کاری منطقی به نظر میرسید و ماروی با کمال میل و رضا شهریه کالج فرزندش را برداخت نمود. مُسار اليها با این تصمیم از طرف پسرش دال بر این بود که حقیقتی را که فرزندانش بآن گرویده اند قادر گرین ایکر (۸) و گذراندن شش است رسم و راه زندگی بهتری به

جوان تازه تصديق با همان شلوار پوست گاو میش و بیراهنی که گاو چرانان به تن میکنند و جوراب و یوتین مخصوص که در انظار عجيب و غريب ميآمد وارد محوطه کالج که در دهکده آرام و بی سر و صدایی در ورمونت (۹) واقع شده بود گردید. نامبرده هنوز خود را کاملاً عوض نکرده بود و فکر نمیکرد که بوشیدن لباسی که در آن احساس راحتی بیشتری میکرد در طرز فکر مردم نسبت به وی تأثیر داشته باشد. شاید اگر متوجّه شده بود مردم وقتی او را با این لباس در محل کالج مشاهده کنند درباره وی چگونه قضاوت مینمایند نوع دیگری لباس میپوشید زیرا در نظر داشت خود را در جریان زندگی معمولی سایر مردم قرار دهد. اصولاً از اوان کودکی تا کنون هر گاه اراده کرده بود در زمره گروه یا جرگه ای وارد شود دست رد به سینه اش خورده بود. شاید روح آزادی طلب وی بود که او را در خارج مرز زندگی سایرین قرار میداد. گر چه این استدلال نیز برای کسی که میل داشت مانند دیگران با او رفتار شود چندان تسلّی بخش نبود ولی در حال حاضر به حقیقتی پی برده بود که رنج ناشی از این محرومیّت را کاهش میداد و آن

غور و تعمّق در معانی کلمات از تماس با گروه دیگر باو امتناع خلاَّقه الاهیِّه بود و با آنکه هنوز داشتند. به خوابگاه وی با وجودی کاملاً ہے به مفہوم واقعی آن کلمات نبردہ بود ولی برای شخصی مریض چیزی که اهمیّت دارد تأثیر دارو در معالجه مرض اوست نه نام و عنوان دارو. در اثر مطالعه روزانه و تفکّر در آثار و کتب بهائی که در اختیار وی شباهت ایرانی داشت اسم و داشت درعی روحانی سراسر وجودش را پوشانده بود و او را از سهام اهانت و مسخره اطرافیان محافظت مينمود. به تدريج وجودش مانند مغناطيس جاذب نفوس گردید و شرکت کنندگان در کالج از هر طبقه و مسلکی به سوى او جلب گرديدند. في الواقع در عرض چند هفته بدون اینکه به خود زحمت بدهد شهرت و محبوبیّت فوق العاده ای در کالج رضایت خاطر – شادی و سرور بدست آورد. بسیاری از دانشجویان که برسوم و آداب متداول پایبند بودند و آرزو داشتند . مدّت به اطاق وی رفت و آمد بزشک یا حقوقدان شوند و گروهی دیگر که در حاشیه مرزی تمدّن امروزی قرار گرفته و با بلند کردن موهای سر خود نظم قراردادی رایج زمان را به بازی میگرفتند با وی مأنوس و مألوف مشکل بود ولی اثر جادوئی داشت گشتند و جوان مانند پل رابطی بین اعضاء یک گروه بدون حضور او

که هیچ نشانه ای از البسه ایرانی یا زبان فارسی در آن دیده نمیشد و شلوار پوست گاو میش نیز رابطه ای بین او وکشور ایران ایجاد نمیکرد نام (کاخ ایرانی) داده بودند. تنها چیزی که در خوابگاه عنوان بعضبی کتب بود که برای دانشجویان معاشر با او اثر سحر آمیز و جادوئی داشت. این موضوع نیز مبرهن و واضح بود که عنوانی که به خوابگاه وی داده شده بود از احترام و قدر شناسی آنان حکایت میکرد و بر خلاف سایر ساختمانهای محوطه کالج در این خوابگاه می توانستند به خود شناسی بېردازند و آرامش درونی، قلبي بدست أورند.

بسیاری از دانشجویان در تمام داشتند و جوان بهائی با صدای بلند عباراتی از کتاب مستطاب ایقان برای آنان تلاوت میکرد و روح گر چه درک معانی عبارات و بسیار زیبا و جالب به نظر

سوی عالمی ماوراء ناراحتی ها، تردیدها، و آرام باطنی میکشایند. استماع آیات الھی بر ای عدّہ ای از دانشجویان یک نوع فراقت خاطر و سرگرمی شده بود و جوان بھائی کمتر فرصت می یافت به کار تحصیلی خود بیردازد ولی این ناراحتی با اقبال جوانانی که تقاضاى تسجيل ميكردند كاملأ جبران پذیر میگردید زیرا به طور مرتّب بعضى از دانشجويان اقبال خود را اعلان میکردند و در ظل خيمه يكرنگ الهي وارد ميشدند حتّى يكى از أنها كه سوداگر مواد مخدره در کالج بود موجودی حشیش خود را در دستشوئی کالج خالی کرد و کارت تسجیل را امضاء نمود.

بدین منوال روز بروز بر محبوبيّت جوان بهائي افزوده ميكرديد على الخصوص دختران دانشجو به معاشرت با وی عـلاقه فراوان نشان میدادند علّت آن نیز خیلی واضح بود زیرا ہیچ یک از دانشجویان که با دوست دختر خود در جنگل گردش میکردند برای آنها را نوازش داده صيقل ميزد. آنها با صداى بلند لوح احمد تلاوت نميكردند و اين كار اختصاص به جوان بهائی داشت. شاید در ابتدا برای آنها خیلی غیر این دو گروه قرار گرفته بود و میرسید و این کیفیّت آنها را به عادی و تعجّب آور تلقی میگردید ولى اين مسئله موجب ترك

دلیله ثابت(طبیبی) (در سحرگاهان نسیم عنایت من بر تو مرور کرد و ترا در فراش غفلت خفته یافت بر حال تو گریست و بازگشت) پروردگارا آیا خواهد آمد روزی که نسیم عنایت تو خفتگان فراش غفلت را بیدار و در تکاپوی دیار یار ببیند؟در این برهه زمان در سحرگاهان نیسم عنایت سبحان چون بر جانبازان راه جانان گذر کرده امید که خندان بازگشته که دیار

به یاد شهدای شهر عشق

نسيم عنايت

جانان از دم عاشقان زینت یافته بود.

بر خفتگان غرقه به خون چون عبور کرد چون در سحر نسیم عنایت مرور کرد خيزيد عاشقان كه قيامت ظهور كرد شد نفحه ای دمید بصور و صلا نمود زینت گرفت از دم عشّ\_اق این دیار جام بلا بدور فتاده است بی شمار وى خضر عشق آب حيات از خطر بيار اي موج خون به ساحل هستي گهـر ببار وین طالبان که در یی مطلوب گشته اند کین عاشقان که در یی معشوق رفته اند رفتند عاشقانه وكردند جان نشار اغيار را نهاده و در جستجوي يار از بهر تير ظلم سپر سينه ساختيند این فارسان سمند وفا را چو تاختند جان عاشقانه در ره جانانه باختند روى از جهان و جيف دنيا چو تافتند زین فلک روان به سوی جهان دگر شدند سيمرغ سان بقاف وفا همسفر شدند برداشته قدم به جهان قدم زدند چون پشت پا بشهـرو ديار عــدم زدند تا در همسوای قرب برآرند یک نفسس همچون همای قدس شکستند این قفس در نغمه های بلبل قدسی است این شعار در روضیه دلت تو بجز عشق گل مکار گو بازمانده را که چرا در دلش غم است ذكرش طبيب جمله غمهاى عالم است

دوستی آنها با جوان نگردید بدیهی است بجای ابراز احساسات غریزی نغمات روح پرور روحانی در گوش جانشان زمزمه میشد.

یک خانواده بهائی در شهر که بیت تبلیغی و کلاسهای ازدیاد معلومات امری مرتباً در منزلشان تشکیل میشد به زودی دریافتند که دانشجوی کالج برادر روحانی خدید آنها میتواند به خدمات تبلیغی غیر منتظره ای دست بزند و در نین راه به کمک و معاونت وی شتافتند. در یکی از جلسات تبلیغی نامبرده به اتفاق پنج نفر تازه تصدیق ولی با یک عدد کارت تسجیلی که تعداد پنج امضاء روی آن دیده میشد وارد منزل این خانواده گردید.

بیست و سه دانشجو به شرف ایمان فائز گردیدند که اغلب آنها در ظلّ امر مبارک ثابت و استوارند و در نقاط مختلف دنیا به سر میبرند و بعضی از آنان در اهداف مهاجرتی ساکن گریده **ا زیر نویس:** 

- ۲-New Mexico ۲- Missourre ۲-Coubays ۷- Wilmette ۳- Massachuset ۸- Green acre
- ٤- New England ٩- vermont
- o- Santafe

گرسنگی و اشتهاء

قل یا قوم لا تأکلوا الا بعد الجوع حضرت بهاءالله (لوح طب) بگو ای قوم نخورید مگر بعد از گرسنگی

> لغت جوع(۱) به معنی گرسنگی است بنابراین معنی آیه مبارکه کاملاً واضح و روشن میباشد که تا موقعی که گرسنه نشده اید و احساس گرسنگی به شما دست نداده است غذا نخورید.

کرسنگی عبارت از احتیاج بدن به غذا است و این احساس به انسان خبر میدهد که غذای قبلی هضم و از معده خارج شده است و بدن احتیاج به انرژی دارد و آماده پذیرش غذا میباشد. باید گفت که اشتها کاملاً با گرسنگی متفات بوده و آن تمایل به مواد غذائی است زیرا انسان هنگامی که گرسنه است حتّی غذائی را که دوست ندارد نیز تناول میکند ولی بعد از سیری کامل هنوز برای غذائی دیگر اشتها خواهد داشت و این یکی از ضعف های بشر است. مثلًا بسیار دیده شده که شخص غذای خود را به طور کامل تناول کرده و بعد اشتهای شدید برای شیرینی و یا بستني دارد. اين قانون مهم سلامتي در طب یونانی و اسلامی نیز وجود دارد که حضرت بهاءالله آنرا در لوح طب تأييد فرموده اند. از حضرت محمّد حدیثی در دست است که میفرمایند:

(۲) غذا بخورید هنگامی که گرسنه هستید و دست از غذا بکشید وقتی که هنوز اشتها به غذا دارید و حضرت امیر میفرمایند که آیه ۳۱ سوره اعراف شامل کلیه قوانین طب میباشد: "وکلوا و اشربوا و لا تسرفوا انه لایحب المسرفین" (بخورید و بیاشامید ولی اسراف نکنید زیرا خداوند دوست نمیدارد اسراف کنندگان را)

برای درک بهتر این مطلب فیزیولوژی دستگاه گوارش را مورد مطالعه قرار میدهیم:

معده کیسه ایست که در طرف چپ شکم قرار گرفته و غذا را پس از جویدن از لوله مری تحویل میگیرد، غذا در معده با اسید و آنزیم های مختلف آغشته شده و پس از یک سری عملیات مکانیکی و شیمیائی به ذرات ریز شکسته شده و به روده کوچک منتقل میشود و در آنجا مواد مغذی از راه خمل های روده جذب شده و فضولات آن وارد روده بزرگ میشود. احساس گرسنگی هنگامی دست هضم شده روده کوچک را تحریک

میکند که باعث ترشّح هورمونی میگردد که احساس گرسنگی به شخص دست میدهد.

گرسنگی یک پدیده طبیعی و امری غریزی است اگر در غذا خوردن حیوانات دقّت کنید هنگامی که گرسنه میشوند به دنبال شکار میروند و چون طعمه خود را بیابند و سبر شوند یقیه طعمه را برای حیوانات دیگر گذاشته و خود در گوشه ای به خواب میروند. ولی متأسمانه انسان که غریزه طبیعی خود را از دست داده است تنها حیوانی است در طبيعت كه حتّى بعد از سير شدن نيز دست از غذا نمیکشد و میتوان گفت که انسان این قرن با چشم غذا میخورد و هر چه را میبیند و میلش میکشد ميخورد. تحقيقات علمي ثابت كرده است که منشأ اکثر بیماریها پر خوری و مخلوط کردن غذاهای متضّاد با هم میباشد زیرا معده را پر از غذا کردن باعث هضم ناقص، تأخير در هضم، ورم معده و روده و از بین بردن انرژی بدن و بسیاری از بیماریهای دیگر مىشود.

برای هضم درست باید اقلاً یک سوم

معده خالي باشد تا اين عضو مهم بتواند غذا را مخلوط كرده و هضم کند.. میدانید که معده درست زیر قلب قرار گرفته است و در هنگام پر خوری مانند یک بادکنک به طرف بالا رفته و روی قلب فشار میآورد و جائی برای طييدن قلب نميكذارد. حتماً تجربه كرده ايد هنگاميكه غذا زياد ميخوريد حتّى نفس كشيدن نيز مشكل ميشود. چه مقدار از ناراحتی های قلبی و سکته های قلبی که فقط به علّت پر خوری است و شاهد آن هم شبهای کریسمس و سال نو مسیحی است که بیمارستان ها پر از افرادی میباشد که به علّت زیاد غذا خوردن به سکته قلبی و یا به حالتی نظیر آن دچار شده اند.

یا به حالتی نظیر آن دیچار سده آلد. غذا برای هضم مدّتی بین یک تا پنج ساعت در معده میماند البتّه اکّر غذا چرب و سنگین باشد این مدّت زمان بیشتر میشود. هنگامی که معده از غذای قبلی خالی نشده احساس خدای قبلی خالی نشده احساس جدیدی وارد معده شود با غذای نیمه میشود که غذای قبلی را تا زمانی که میشود که غذای قبلی را تا زمانی که نگهدارد و غذا کندیده و تخمیر میشود و تولید کاز و درد معده و ترشی معده میکند که معمولاً آنرا با داروهای ضد اسید خنثی میکنیم و به زور وارد روده

کوچک مینمائیم که البته غذای گندیده قابل جذب در روده نیست زیرا تبدیل به مواد سمّی شده و برای بدن خطرناک است. البته این مواد سمّی کم کم جذب خون شده و انسان را مسموم میسازد و باعث امراض گوناگونی نظیر سر درد، میگرن، یبوست، بیماریهای پوستی، پیری زودرس و بالاخره سرطان میشود.

سیستم هضم را میتوان به لوله ای تشبیه کرد که از یک سر آن مواد غذائی وارد شده و فضولات از طرف دیگر خارج میشود و پرکردن این لوله باعث فرسوده شدن و از بین رفتن دستگاه هضم میشود.

حضرت محمَّد میفرمایند(۳): "معده خانه امراض است وکم غذا خوردن و امساک در غذا بهترین دارو است"

بالاترین حد انرژی که در بدن مصرف میشود صرف هضم غذا میشود. پس از غذا، خون زیادی به طرف معده و دستگاه هضم میرود و خون کمتری به اعضاء دیگر بدن میرسد. حتماً تجربه کرده اید هنگامیکه معده پر میشود انسان میخواهد بخوابد و حتّی قدرت تفکّر و تصمیم گیری نیز ضعیف میشود زیرا مغز نیز خون کمتری دریافت میکند. بنابراین کم غذا خوردن و امساک در آن باعث درمان بسیاری از بیماریها میباشد زیرا انرژی زیادی که برای هضم

غذا مصرف میشود برای درمان بکار خواهد رفت و بدن انسان به طور غریزی میخواهد این کار را انجام دهد و در هنگام بیماری انسان اشتها ندارد و بدن نمیخواهد جیزی قبول کند زیرا میخواهد به کار مهمتری که تعمیر و درمان است بپردازد.

این آیه لوح طب نسخه سلامتی و دفع امراض میباشد و اکر انسان به اندازه احتیاج بدن غذا بخورد اعضاء فرسوده نشده و سالم خواهند ماند.

دکتر یونس خان افروخته در کتاب خاطرات نه ساله عکّا ترتیب غذا خوردن حضرت عبدالبهاء را چنین شرح میدهند: (۴۱۶) "... زیرا هیکل مبارک در شبانه روز یک وعده بیشتر غذا میل نمیفرمودند و در ایّام صیام ناهار روز به افطار شام مبدّل میگشت" امساک در غذا بدن را سالم نگاه امساک در غذا بدن را سالم نگاه میبرد. زندگی حضرت عبدالبهاء باید مرمشقی برای همه احبّاء باشد. دکتر یونس خان افروخته در کتاب خاطرات نه ساله باین نکته اشاره میکنند(ص

"... تقلیل غذا و تغییر مائده در مواقع لازمه معمول بود مثلاً اکتفا به نان و پنیر یا نان و زیتون یا نان خالی در بعضی مواقع متداول بود گاهی فقط مقدار قلیلی حکیمانه کباب برای خود

تجویز میفرمودند و دلیل آنرا در سر خبر جالب سفره بيان ميفرمودند." متأسّفانه مردم آمریکا و اروپا به پر از مركز اخبار جهاني بهائي (Bahai World News Serivce) خوری عادت کرده اند و اگر به حدّ باری- ایتالیا- ٤ دسامبر ۲۰۰۲- کمپانی سرشناسی در ایتالیا باشد، اعتدال غذا بخورند و اسراف نکنند از برقرارى دائمى تدريس رشته بلكه نويسنده چندين كتاب معروف غذاي اضافي آنها مردم كشورهاي فقير در همین زمینه نیز هست. این برنامه "اقتصاد اخلاقی" در دانشگاه میتوانند سیر شوند و گرسنگی از دنیا از آنجا آغاز شد که در سال ۱۹۹۰ بارى: رخت برخواهد بست و این دستور غیر بنا به خواهش رئيس بخش اقتصاد رؤسا و استادان دانشگاه باری برای از آنکه سلامتی انسان را تضمین و بازرگانی دانشگاه، آقای روبیاتی اوّلین بار تحصیل دروس اقتصادی میکند اثرات اقتصادی و روحانی نیز در تدریس یک روزه ای راجع به این مبنی بر موازین اخلاقی بهائی را در بر دارد. مبحث تشكيل دادند. مدير دانشگاه تصویب کردند. این دروس آمار نشان میدهد که ۱۵ درصد با نام "اخلاقیات و اقتصاد: پیش به دپارتمنت که خود در این جلسه شرکت داشته به زودی به اهمیّت سوی نظم نو جهانی" در طی ده جمعیّت عالم در کشورهای پر درآمد این مباحث پی برده و تشکیل این سمينار عرضه ميشود. تمركز خاص زندگی میکنند و ۵۶ درصد کل كلاسها را به صورت دائمي ادامه این رشته مباحث اساسی در دیانت مصارف دنیا را به خود اختصاص داده بهائی چون لزوم شور و مشورت، داده است. تدریس این رشته اند در حالیکه ۴۰ درصد جمعیت که همچنان ادامه داشت تا امسال که عدالت اجتمائي و اخلاقيات، در ممالک در حال رشد زیست میکنند به طور رسمی در کادر درسی برابری، تحصیل همگانی، و فقط ۱۱ درصد مصارف جهانی را در دانشگاه در آمد. ناگفته نماند که هماهنگی علم و دین است. هیئت دسترس دارند. دانشگاه باری با داشتن پنجاه هزار مدیره دانشگاه آقای روبیاتی را که از با یک حساب ساده متوجّه میشویم که بهائیان سرشناس در رشته بازرگانی دانشجو و دو هزار و دویست نفر استاد دوّمین دانشگاه بزرگ ایتالیا هر شخص در کشورهای پیشرفته دنیا است برای تدریس این رشته برگزیده اند. آقای روبیاتی نه تنها مدیر عامل معادل ۱۶ برابر شخصی که در می باشد. کشورهای در حال رشد زندگی میکنند کل احوال به حد اعتدال حرکت منابع مورد استفاده: غذا و یوشاک و بقیّه مواد را مصرف نمایند و اگر غذا واحد باشد احب ۱\_فرهنگ المنجد مىكند. ٢\_ كتاب الشَّفاء ياطبَّ النَّبوي، ابن قيمً است عندالله ولكن جهد نموده كه آن حضرت بهاءالله در کتاب بدیع واحد از اغذيه لطيفه باشد على قدر Pearl Publishing مىفرمايند: (٥) الجوزية وسع و باید الوالغناء فقرا را فراموش "اليوم احبّاى الهي بايد به هيچ وجه House(1994) ننمایند چه فقرا امانت الله اند بین ۳ همان کتاب بر خود سخت نگیرند در صورت امكان باغذيه لطيفه متنعّم شوند و در ۴ امرو خلق جلد ۳ و ۴ ص ۹ عاد"

جهان و جهانیان در سالروز مرگ

دلخراش قربانيان "ورلد تريد سنتر"

(World Trade Center) در

نیویورک(امریکا) به تلخی گریستند.

فاجعه برنامه ریزی شده تصادم دو

هوابیمای ربوده شده به دو ساختمان

بسيار بلندى كه سمبول شهر نيويورك

بود و مرکز بسیاری از فعّالیتهای

تجاری، اقتصادی و حقوقی امریکا،

دنيا را به لرزه در آورد. اين مصيبت اسف انگیز که به مرگ چند هزار

نفر منجر شد، خانواده های بسیاری را برای همیشه به ماتم نشاند. جمع

کثیری از این قربانیان نگون بخت

جوانان تازه فارغ التحصيل شده از دانشگاه های معتبر امریکا بودند. این

واقعه جانگداز، حادثه ای دردناک بود

که نه اولین و نه آخرین فاجعه

دهشتناک در این سیّاره خاکی بوده و

هست و نه خواهد بود. هر روز بی

سر و صدا در گوشه و کنار جهان

مردم بسیاری به خاک و خون کشیده

میشوند که در سکوت و گمنامی حتّی

آوازه رنج و درد بازماندگان آنان در

آئينه وسايل ارتباط جمعي منعكس

نمی شود تا مثل قربانیان نیویورک

همه در سوگ آنان به عزا نشینند.

سالروز مرگ قربانیان حادثه "ورلد

ترید سنتر" بود. از دانشگاه با دوستی

## لحظه هايى حستاس براى تبليغ

دکتر مهندس سیمین شیبانی (شکوهی)

دانشمند به جلسه یادبود دو تن از آنان می رفتیم. در کنار دروازه اصلی دانشگاه گروهی گرد آمده بودند. وقتی اندکی جلوتر رفتیم نگاهمان به تابلوی سیاہ رنگے افتاد که عكــس هاى جوانان فارغ التحصيل از آن دانشگاه که قربانی آن فاجعه شده بودند را در سینه می فشرد. از لبخندی که چهره آن جوانان را چون برای من نقل می کرد و با دریغ و نو گلی در بهاران شکفته کرده بود آذرخش حسرت و حیرت برمی خاست که چون خنجری ز هر آلود بر قلب ها می نشست. با اندوهی عمیق در سکوت به چهره های خندان و پر از امید آنان که سال ها در کسب علم و دانش رنج برده بودند و با استعداد و هوش فراوان، اقبال يافتن شغل مهمّی را در نیویوک بدست آورده بودند می نگریستیم. روز ۱۱ سیتامبر ۲۰۰۲ میلادی بود و سالروز آن مصيبت دردناک. صدای راديو از بلندگوهای اطراف دانشگاه در همه جا پخش میشد و شیون مادران داغدار و ناله پدران رنجور از آن به گوش می رسید. این گریه ها، فغان ها و فريادها خاطره صحنه هاى حادثه شوم سال گذشته را در یادها زنده میکرد که چگونه در آن توفان ویرانگر، در لهیب آتش و موج

مرگ، اهریمن ظلمت بار دگر بر نور انسانیّت چیرگی یافته بود. دوست عزیز و همراه من استاد گرانقدری بود که برخی از این قربانیان جوان را که شاگردان او بودند به خوبي به ياد مي آورد. او از میان اوراق دفتر خاطراتی که از هوش سرشار و سخت کوشی آنان درد می گفت: "آنها می توانستند مغزهای متفکری برای پیشرفت دنیا به سوی آینده ای بهتر باشند و خدمات برجسته ای به عالم انسانیت نمايند."

آن استاد دردمند در دریای افکار حزینش دست و پا می زد و چون غریقی به دنبال تخته پاره ای بود که او را برای رسیدن به ساحل امن یاری دهد. بدین سبب مرتب از من ملی پرسید: "چلرا ... چرا ... جرا ...؟"

در این حال و هوا به محل جلسه یادبودی رسیدیم که یکی از همکارانمان در فقدان دو پسر نوجوانش بر یا کرده بود. هر دو يسر، فارغ التحصيل دانشكده M.I.T که از معتبر ترین و معروف ترین داشتکده های امریکا بلکه جهان است، بودند. یکی از آنها تازه با دختر ی از

هم دوره های خود پیوند زناشویی بسته بود که حاصل آن طفل خردسالی بود که بی خبر از همه جا و همه چیز با بهت و حیرت به اطراف می نگریست. براستی قلم از شرح چنین وقایعی ناتوان و واژه ها در بیان آن گنگ و نارسا هستند. تجسم سیمای در هم فشرده آن نوعروس بی نوا، شرح حالت و چگونگی وضع پدر و مادری که حاصل رنجها و مرارت های سالیان دراز عمرشان در پرورش نورچشمانشان ناگهان و بی دلیل بر باد رفته بود، آنان که بی فغان اما سوگوار و سیه جامه بی صدا می گریستند، شرکت کنندگان در آن مراسم که همه سرها را در گریبان فرو برده و نفس ها را در سینه های دردمند حبس کرده بودند و انعکاس تصویر استاد گرانقدری که در سوگ شاگردانش تنها می برسید: چرا ... و چرا؟ هرگز در آینه واژه ها امکان یذیر نیست. من خاموش و اندوهناک به فكر فرو رفته بودم و به دنبال یافتن جو ابی بر ای پر سش دائم دوست خود می گشتم که چرا و چرا و چرایش چون چکشی دردناک مرتب بر ذهن و مغز و اندیشـــه ام فرود مي آمد.

می دیدم که در در ازنای تاریــخ

قهر و ظلم و ستم جباران بيداد کردہ و آتش به خرمن هستے انسان ها زده است. دردمندان دوران ها گاه در برابر طوفان ظلم و ستم بی فغان و خروش مانده و گاه از تازیانه های خشم و عدوان به جان آمده وبا کوردلی دست به تلافی زده و توفان های ویرانگری از مرگ و آتش و خون به راه انداخته اند. ولى در میان آن هنگامه خون و آتش از سویی و یا یخبندان دل و جان و اندیشه از سوی دیگر همیشه انسان های درمانده در آرزوی فریادرسی بوده اند تا دنیا را از آن همه بیداد نجات دهد و بشر درمانده را به چمنزاران خرم صلح و دوستی و آشتی رساند. در یافتن این یاسخ اندكى آتش التهاب درونم فرو نشست امًا سكوت و حرمت جلسه به من مجالی نمی داد تا بتوانم پاسخی به سؤال مكرّر دوستم دهم. با مهرباني و فروتنی دستی به شانه اش گذاشتم و نجوا کنان در گوشش گفتم اگر به راستی در یی جوابی برای این معمّای لاینحل خود می گردی و پاسخی برای این چراها می جویی ترا دعوت می کنم تا پس از پایان مراسم در رستوران کوچک مجاور

با هم قهوه ای بنوشیم و به سخنان من

گوش فرا دهی. او در آن دریای پر

آشوب و غوغای روحی که امواج واقعیتهای تلخ و سیاه زمانه هر لحظه او را به سوی ساحلی نابیدا می کشاند با ناباوری به من لبخند زد و سر را به علامت قبول بیشنهاد من چند بار به آهستگی تکان داد.

به هر تقدیر، جلسه یادبود آن دو جوان برومند در میان اشک و ناله و موسیقی حزن آوری به پایان رسید. دوست دانشمندم به وعده خود وفا کرد و با هم در رستوران کوچکی به نوشیدن قهوه ای تلخ پرداختیم. مدّتی هر دو ساکت بودیم و سپس من با توسل به درگاه مولای توانا حضرت بهاءالله و امید رسیدن ملائکه تأیید لب به سخن گشودم:

هنوز نمی دانم چه گفتم و چه شنیدم اما هر چه به میان آمد سخنی از طلوعی خجسته بود و پیامی از صلح و دوستی. درباره اظهار امر حضرت رب اعلی در آن جامعه پر از جهل و نعصب گفتم تا طلوع خورشیدی فروزان در قلب ظلمت سیاه چال فروزان در قلب ظلمت سیاه چال طهران. از زندان و تبعید و قتل و غارت و تاراج و شهادت گفتم تا پراکندگی پیام آوران صلح و دوستی در نقاط مختلف جهان. از مقاومت ها جلادها تا شمع آجین شدن بدنها در خیابان ها و میدان ها و جلوی توپ

گذاشتن ها و با قمه و ساطور قطعه قطعه کردن ها. از فداکاری ها و از خودگذشتگی ها گفتم که چگونه بيروان اين آئين نوين هر ظلم و ستمی را به جان خریدار شدند. با عدم توانايي مالي امما كوله باري أكنده از عشق و محبّت، ترک دوستان و خویشان و شهر و دیار خود نمودند تا آن ندای آسمانی که از ایران یژواکی دلاویز در اعماق قلوب انداخته بود را در جهان طنین انداز کنند و آوازه جانبخش آن را به گوش جهانیان رسانند. از مقام والای انسان و انسان سالاری در آثار بهائی سخن به میان آوردم و اینکه بهائیّت اساسی را بی ریزی می کند که انسان ها بتوانند با صلح و آشتی در جوامعی آزاد و حاکم بر سرنوشت خود زندگی کنند. از اعتبار و حرمت علم و دانش در تعاليم و آثار بهائي نمونه هايي در بر ابر دیدگانش گذاشتم و افزودم که این آیین نازنین به علمی ارج می نهد که در خدمت عالم انسانی باشد نه آنکه به عنوان وسیله ای برای تولید جنگ افزارها، کشتار مردمان و نابودی ارزش های انسانی به کار رود.

برای او شرح دادم که چگونه دیانت با تعرض به دیگران رفتاری غیر بهائی هر نوع جهل و تعصّبی را که منطقی در پیش گیرد. روش خصمانه به خونریزی و دشمنی بیانجامد، چه برای اظهار و ابراز نارضایی، فقر،

مذهبی، چه وطنی، چه زبانی و چه سیاسی همه را نهی می کند و نژادپرستی را که به شهادت تاریخ پیوسته بر پاکننده آتش فتنه و فساد و جنگ بوده مردود می شمارد.

به او گفتم: "دیانت بهائی دین را سبب صلح و آشتی و دوستی و مهر ورزی می داند نه دشمنی و عداوت و کینه جویی" برایش مفهوم و ترجمه این کلام مبارک را بیان کردم، که می فرمایند: "تا توانید خاطر موری نیاز ارید چه جای انسان و تا ممکن است سر ماری نکوبید تا چه رسد به مردمان."

سپس اضافه کردم، تا هنگامی که هم آهنگی و سازش راست و درست میان اعتقادات و ارزشها و گرایشهای جوامع مختلف به وجود نیاید جهان صلح و آشتی، آرامش و صفا و امنیت و سعادت را نخواهد دید. رفته رفته در میان گرداب نومیدی، لغزش امواج امیدی را بر ساحل اندیشه اش نمایان می دیدم. از من

اندیشه اش نمایان می دیدم. از من پرسید: "نظر تو درباره این ویرانگری چیست؟" در پاسخ او گفتم: "به نظر من هیچ فردی مجاز نیست در مقابل ناکامی ها و محرومیّت ها با تعرض به دیگران رفتاری غیر منطقی در پیش گیرد. روش خصمانه برای انامار م ادران نارضار ی فقری

فاقه، تعدّى و تعرّض از طرف فردى یا گروهی و یا حکومت کشورهایی راه حلی برای مسئله ای نیست و یاسخ مناسبی به نظر نمی آید. گلوله آتش زا، شلیک مسلسل، گذاشتن مین و بمب، پرتاب خمپاره و نارنجک و غیرہ یا ہمین ربودن ہواپیما برای ویران کردن این دو ساختمان و نابودی عدّہ ای بیگناہ دردی را دوا نمی کند. ستیزه جویی، جنگ و برخاشگری گره گشای مشکلی نخواهد بود. قساوت و خشونت کلیدی در خور گشودن هیچ در بسته ای نيست و جهان را از بي عدالتي، حاکمیّت ملّی بر خویش یا بر ملّت دیگر و استعمار و استثمار نجات نمی دهد. فاصله میان اغنیا و فقرا را کوتاه تر نمی کند و ناهماهنگی ها و ناسازگاری ها را هموار نمی سازد. در آن دقایق با حیرت زدگی بسیار مشاهده می کردم، آنچه بر زبان من جاری است از منبعی غیبی نشأت می گیرد و براستی معنای تأیید و توفیق الهي را هنگام تبليغ درک مي کردم و می فهمیدم که چرا در همه الواح و آثار مقدّسه در وقت تبليغ به "مغناطيس تأبيد" اشاره شده است. دوستم سرایا گوش بود و با تحسین و شگفتي چشم به دهان من دوخته بود. در ادامه سخن قبلی افزودم، تا زمانی در سرنوشت خود با مشورت آزادانه که قانون تنازع بقا حاکم بر اجتماعات و قبول رأی اکثریّت شریک می سازد بشری باشد و خودکامگی و تعصّب و بدین ترتیب دمکراسی بنیادی که کارگران حیات آدمی، بی گمان آرزوی دیرینه ممالک مترقّی جهان جامعه انسانی دوام نخواهد آورد و به است را به واقعیّت می پیوندد. کمال نخواهد رسید. اگر قدرت حمله دیانت مقدّس بهائی به علّت فرهنگ و خشونت و جنگجویی و قساوت می مسالمت آمیزش تعاون برای زندگانی توانست باعث حل مشکلات و رفع و بشر را بر تنازع بقا ترجیح می دهد. یا اصلاح بی عدالتی و توفیق در سر تفوق و برتری انسان را در نوع امیال و خواهش ها و خواستهای دوستی و میل به مددکاری و یاری با مردمی باشد بسیاری از حیوانات که همگان می داند. صلح عمومی را به مراتب از انسان قوی تر و جنگی ترند موفق تر و پیشرفته تر بودند و در امنیّت بسر می بردند.

> به هر تقدیر، دیر یا زود هنگامی فرا میرسد که مردم خسته، افسرده و عصیان زده جهان درک کنند که تنها در پناه صلح واقعی بین المللی می توان امید آرامش و سکون و تأمین عدالت اجتماعی و ثبات سیاسی داشت و این صلح واقعی بین المللی در جهان بدون استقرار نظمی تازه امکان پذیر نیست.

> دیانت بهائی این نظم نوین را برای جهان و جهانیان به ارمغان آورده است. اساسی برای تنظیم امور اقتصادی بر مبنای روحانی بنا نهاده که فقر و ثروت مفرط را از بین می برد. تشکیلات اداری را پایه ریزی کرده که تمام افراد جامعه را

و قبول رأى اكثريّت شريک مي سازد و بدین ترتیب دمکراسی بنیادی که آرزوی دیرینه ممالک مترقّی جهان است را به واقعیّت می بیوندد. دیانت مقدّس بهائی به علّت فرهنگ مسالمت آمیزش تعاون برای زندگانی بشر را بر تنازع بقا ترجيح مي دهد. سر تفوّق و برتری انسان را در نوع دوستی و میل به مددکاری و یاری با همگان می داند. صلح عمومی را لازمه رشد و ترقی اجتماعات بشمار می آورد. بیش از همه ادیان الهی، آشتی، سازش و روابط محبّت آمیز را که فضیلت عالمی و گوهر والای شرف انسانی است توصیه می نماید. وجدان بشردوستی و تعلّق به کل جهان را در میان مردم ترویج می کند. در هر امری از امور اعتدال را محبوب و تجاوز را سبب ضرر و زيان مي داند. انديشه بلند چشم پوشي و عدم تعرّض را به جای استفاده از زور و خشونت برای بدست آوردن مقاصد انسانی به پیروان خود می آموزد. ارزشهایی مانند عدالت، احترام به حقوق بشر، حفظ و نگهداری و حراست محیط زیست و مشارکت عمومی در سرنوشت اجتماعی و اصل همبستگی نوع انسانی را در میان همه ابناء بشر

مستقر می سازد و مردم را به ملکوت الهی، صلح عمومی و وحدت عالم انسانی دعوت می کند.

در بایان هر بخشی از گفتارم به سیمای آن دوست ارجمند و استاد عالیقدر می نگریستم و می دیدم که چگونه پرتو خورشید آیین فرخنده حضرت بهاءالله بر قلبش می تابد و برکه غم آلود و پرتشویش جانش را آرامش می بخشد. اشکی سوزان به پهنای تمامی صورتش از چشمه پهنای تمامی صورتش از چشمه دیدگانش جاری بود. پنجه های استخوانی و فرسوده اش را در سبیدی موهای آشفته اش فرو برده و خیره خیره به من نگاه می کرد و باز می پرسید: چرا ... چرا ... و چرا ...

دیگر کلافه و منقلب شده بودم که پس از آنهمه سخنان هنوز پاسخی برای پرسش خود نیافته است با همه افسردگی و طغیان روحی لبخندی زدم و گفتم: شرمنده ام که نتوانستم پاسخی قانع کننده برای پرسش شما داشته باشم. ناگهان از جا برخاست و مرا در آغوش گرفت و گفت: این مرا در آغوش گرفت و گفت: این چرای من با چراهای گذشته ام از زمین تا آسمان تفاوت دارد. این مرتبه از خودم می پرسیدم که چرا ... و چرا؟ چرا من که عمری را در کتابخانه و میان کتابها بسر برده ام،



شفا بخش برای دردهای بی درمان بی همتایش بهاءالله سخن نگفته بودى؟

در حالی که در دهلیزهای اندیشه ام به بسيار فرصت هائي كه كوشش نموده بودم سر صحبت را بازکنم و سخن را به قلمرو ديانت بهائي بكشانم. مي دانستم که آن استاد عزیز فکری باز و روشن دارد ولی هیچ گاه گوشی برای شنیدن نداشت و هر تلاشی که برای

من که سالیان دراز در کنار دوستی تبلیغ می نمودم بی اثر می نمود. با نازنین را در کشتزار آماده جان های بهائی زندگی کرده ام، هنوز از چنین خود حساب کردم که در زندگی برای پاک پراکنده ساخت و سپس آن بذر پیام پر از مهر و دوستی و صفا و هر بهائی بدون تردید لحظه هایی نهاده در زرفای قلوب را به دست یگانگی بی خبرم؟ آیینی که میتواند حسّاس و استثنائی برای تبلیغ پیش می فراموشی نسپرد و با مراقبت دائم، به آید. در تماس ها، همکاری ها و رشدونموآن چشم دوخت وبا الواح و بشر دردمند باشد. در حیرتم که چرا ماعشرت ها، برای هر کس زمانی فرا آثار مبارکه آن را آبیاری کرد تا ریشه زودتر با من از این امر نوین و پیام آور می رسد که دوستان، اطرافیان و های آن در اعماق جان محکم و همکارانش به علّتی قلب هایی پر استوار گردد و ساقه و شاخ و برگش لطافت وگوش هایی شنوا و آماده برای گسترده و پایدار. از رستوران بیرون با شرمساری سر را به زیر افکنده بودم، شنیدن این پیام آسمانی پیدا می کنند. آمدیم. باد به شدّت می وزید. پیاده به در این لحظات حسّاس است که باید طرف محل کار خود می رفتیم و او دنبال این جواب بودم. میدیدم چه فرصت را غنیمت شمرد و بذر این آیین مشتاق بود هر چه بیشتر و بیشتر درباره

دیانت بهائی بداند. به او قول دادم برایش کتاب خواهم آورد و از او دعوت کردم، در صورت تمایل می تواند در گردهم آیی دلیذیری که اوّلین شنبه هر ماه با دوستان بهائی و غیر بهائي خود دارم شركت كند =



# جلوگیری از فقر

بحث ما در مورد جوامعی است که مخارج ضروری زندگانی را ندارند و ميخواهند زندگي بهتر داشته باشند ولي به علل مختلف از آن محرومند. کمک کردن به فقراء و احسان و بخشش و معاضدت و یاری قرنها است از طرف کله ادیان تشویق گردیده، خیرات و مبرات و خمس و زكوة برقرار بوده است. ساختن بیمارستان، گرمخانه، حمام، از طرف خیر خواهان انجام شده است. عرفا و شعرا و علما و فقها و دانشمندان و بادشاهان و وزراء در حد توانائی برای دستگیری و معاونت و یاری کوشش کرده و داد سخن داده اند. بنگاههای خیریّه برای انواع و اقسام خدمتها و آموزش و پرورش و تربیت تشکیل شده است. یتیمان و بیوه زنان و سالخورده گان مورد حمایت و صيانت قرار گرفته اند ولی همه اينها و هزاران انواع کمک دیگر فقر را ریشه کن نکرده است.

افتاده اند چاره ای بیندیشند بلکه فقر نباشد در طول تاریخ کم نبوده اند. شعار کمونیستی هر کس باندازه احتياجش و يا مساوات بين همه هنوز توصيه شده است.

هم در گوشها زمزمه میشود. با **۱-محدودیّت تروت** اينهمه مكتب هاى مختلف روحاني و مادی و اجتماعی، اینهمه خردمندان، اينهمه ترفى و توسعه، چرا هنوز فقر هست؟ نه تنها فقر هست بلکه از همه وقت بيشتر است.

> تاریخ طولانی و چراها زیاد است یکی از هزاران جواب اینست:

> "گوئیا باور نمیدارنــد روز داوری کاین همه قلب و دغل در کار داور ميكنند"

> اگر چه فقر یک امر نسبی است. فقیر انگلستان خانه ندارد، کار ندارد ولی از گرسنگی نمی میرد اما فقیر بسیاری از سرزمینهای دیگر جان بها جان أفرين تسليم مينمايند.

از لابلای این سطور باین نتیجه میرسیم که در سیستم سرمایه داری فعلى تنها شعارهاى نوع دوستى و اخلاقی و کمک و یاری کافی برای ریشه کن کردن فقر نیست. سیستمی لازم است که در آمد بنحو عادلانه افرادیکه بخاطر نوع دوستی بفکر تقسیم و توزیع شود. نظامیکه مردم ملزم برعایت آن باشند. قانونی که ضمانت اجرائی داشته باشد. در دیانت بهائی چنین نظامی بصور زیر

هدايت الله جاويد

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند "يس بايد نظام و قانونی ترتیب داد که معدل ثروت مفرط نفوس معدود گردد و باعث سد احتياج هزار ميليون از فقراء جمهور شود تا اندکی اعتدال حاصل شود ولی مساوات تام نیز ممکن نه چه مساوات تام در ثروت و عزت و تجارت و فلاحت و صناعت سبب اختلال و پریشانی و اغتشاش معیشت و ناکامی عمومی شود و بکلی انتظام امور جمهور بر هم خورد زیرا در مساوات غیر مشروع نیز محذور واقع. پس بهتر است که اعتدال به میان آید و اعتدال اینست که قوانین و نظاماتی وضع شود که مانع ثروت بی لزوم نفوس شود و دافع احتياج ضروريه جمهور گردد" (مفاوضات موضوع مسأله اعتصاب) این به عهده اقتصاد دانان و دانشمندان هر زمان است که تشخیص دهند که چه نوع و چه حد ثروت مشمول عبارت "ثروت مفرط بي لزوم" میگردد. ولی از جمله راههائی که در دیانت بهائی بآنها اشاره گردیده که "مانع ثروت بی لزوم نفوس" میشود مالیاتهای تصاعدی و تقسیم منافع بین

کار و سرمایه است ۲ - مالیات های تصاعدی مالیات تصاعدی اینست که افرادی که دارای در آمد کم هستند بسته بوضع اقتصادی و اجتماعی کشور از برداخت ماليات معافند. افراد دیگریکه دارای در آمد بیشتری هستند به چند گروه تقسیم میگردند و در آمد هر گروه هر چه بیشتر باشد در صد مالیات دریافتی دولت بیشتر است. باین ترتیب از طرفی از انباشته شدن ثروت نزد افرادی معدود جلوگیری شده و از طرف دیگر چون مالیات دریافتی صرف امور کشور میشود موجب رفاه عمومي ميگردد.

حضرت عبدالبهاء در لوح مسس يارستر ميفرمايند "مثلاً ملاحظه میشود که یکنفر واردات عمومیه اش یانصد دلار است و مصارف ضروریه اش پانصد دلار از او چیزی عشر گرفته نمیشود. شخص دیگر مصارفاتش یانصد دلار است ولی وارداتش هزار دلار از او عشر گفته میشود زیرا زیادتر از احتیاجات معیشتش خللی وارد نگردد. دیگری اختصاص میدهند. مصارف او هزار و وارداتش پنج هزار از او یک عشر و نصف گرفته میشود زیرا اضافه زیاد دارد. شخصبی دیگر مصارف لازمه اش

هزار دلار است ولى وارداتش ده مفصل است. ساده كلام آنكه چون هزار از او دو عشر گرفته میشود زیرا اضافه زیادتر دارد. شخص دیگر مصارف ضروریّه اش چهار یا ینج هزار دلار است ولی وارداتش صد هزار از او ربع گرفته میشود"(خطابات مبارکه در اروپا و آمریکا صفحه ۲۲۰) ۳- سهیم شدن کارگران در منافع

یکی از مباحث مهم علم اقتصاد بجز موارد استثنائی هر انسانی قابلیت اینست که سود و منفعت به چه صورت حاصل میشود. در طول تاریخ و در حال حاضر در اکثر قريب به اتفاق موارد صاحبان سرمايه منافع را به خود اختصاص داده اند. در قرن نوزدهم بعضبی از دانشمندان از جمله ماکس مدعی شد که تنها کار موجب ارزش اقتصادی و افزایش ارزش کالاها است و چون بها کارگران باندازه ارزشی که ایجاد ميكنند بهمان اندازه يرداخت نميشود صاحبان وسائل توليد تفاوت بين مزد یرداختی به کارگران و ارزش ایجاد ضروریه دارد اگر عشر بدهد در شده بوسیله آنان ا بنام منفعت به خود

> اينكه تنها كار موجب ارزش اقتصادی نیست و به فرض قبول آن، یافتن واحد اندازه گیری برای مقایسه انواع كارها يك بحث اقتصادى

عندليب شمارة ۸۲

بطور طبيعي هوش و استعداد و قابلیّت افراد متفاوت است، اجرت و مزد و درآمد نیز متفاوت خواهد بود

و عدالت و انصاف و نظام اجتماعی و ترقی اقتصادی مستلزم آنست که مقابل قابلیت بهتر در آمد بیشتر باشد و در نظام اجتماع مراتب و درجات حكمفرما باشد.

کار و تولید دارد. این صحیح است که بازده کار افراد متفاوت است و کار تنها بوجود آورنده ارزش نیست ولی کار یکی از عوامل ازدیاد ارزش و ایجاد منفعت میباشد پس در تقسیم منافع باید شرکت داده شود. در سرمایه داری فعلی همه منافع متعلق به سرمایه دار است. در رژیم كمونيستى همه مؤسسات توليدى متعلق بدولت و از لحاظ تئوری در دست کارگران است. دیانت بهائی بیشنهاداتی برای تعدیل یا اصلاح رژیم سرمایه داری فعلی دارد که از جمله اصل تقسيم منافع بين كار و سرمایه است. حضرت عبدالبهاء ميفرمايند "پس بايد نظامات و قوانيني گذاشت که گروه عمله اجرت یومیه از صاحب فبریک بگیرند و شرکتی که ربع یا خمس منافع باقتضای وسع

فبریک داشته باشند و یا در منافع و فوائد گروه عمله با صاحب فبریک بنوع معتدلی مشترک گردند" ... "مختصر اینست در حقوق مشترکه ما

بین صاحبان فبریق و عموم عمله و فعله باید قانونی گذاشته شود که سبب منافع معتدله صاحبان فبریک گردد و اسباب معیشت لازمه فعله و تأمین استقبال ایشان شود"(مفاوضات مسأله اعتصاب) عبارت "تأمین استقبال" را در ذیل تیتر تأمین اجتماعی شرح بیشتری میدهیم.

بدیهی است هزاران نوع کار و تولید وجود دارد و امروزه هر قطعه از یک محصول در کشوری تولید میگردد. تولید و توزیع و فروش در بازارهای جهانی با عرضه و تقاضا و رقابت و حمایت دست در گریبانند و امر تعیین سهم کار و سهم سرمایه کار ساده و آسانی نست ولی کارشناسان و متخصصان بهر صورت قادر به تصميم خواهند بود و سیاستمدار ان با حسن نیت و وضع جهانی بر این مشکل فائق خواهند آمد. آنچه در اینجا قابل ذکر است آنکه موضوع تغییر سیستم از سرمایه داری فعلی که کل منافع متعلق به صاحبان سرمايه است به تقسيم منافع بین کار و سرمایه نبظر میرسد یک

امر تدریجی و بصورت منطقه ای نمی تواند باشد. زیرا یکی از قوانین اقتصادی اینست که سرمایه به محلی نقل مکان میکند و یا در تولیدی جذب میشود که دار ای سود و منفعت بیشتر باشد و اگر فرض کنیم که یک کشور بخواهد سود مؤسّسات تولیدی را با الزام قانونی بین سرمایه و کار تقسیم نماید فرار سرمایه از آن کشور شروع میشود و به جائی میرود که این عمل انجام نشده و منافع بیشتری ميتواند بدست آورد. بنابراين لازم است تصميم جههاني و فراگير باشد. از طرف دیگر هنوز مقامیکه بتواند راجع باین امور جهانی تصمیم بگیرد و در سطح جهانی الزام اجرائی داشته باشد وجود ندارد. هنوم حقوق بشر از طرف بسیاری از کشورها اجرا نمیشود تا چه رسد بالزام تقسیم منافع بين كار و سرمايه. لازمه بوجود آوردن چنین نظامی اول دارا بودن یک حکومت فدر ال جهانی است که تصمیمات آن مورد قبول و پذیرش کله ملل و دول عالم باشد که این خود بحث جداگانه ای است.

۴– تأمين اجتماعي

تأمین اجتماعی در کشورهای عربی عبارت از انیست که باشخاص بیکار ( با اثبات سعی لازم برای پیدا کردن کار) و یا افرادیکه در آمد آنان کفایت

حداقل مخارج ضروریه زندگی را ننماید دولت موقتاً تا بیدا کردن کار و یا کسب درآمد بیشتر بآنان کمک میکند. همچنین افراد علیل و مریض و سالخورده و بازنشسه هر گروه از صندوق مربوط کمک دریافت صندوق مربوط کمک دریافت میدارند. اگر چه تأمین اجتماعی در غرب یک پدیده تازه است برای مثال غرب یک پدیده تازه است برای مثال انگلستان از نیمه قرن بیستم آنرا شروع کرد، در دیانت بهائی از بدو بیدایشش مورد تأکید قرار گرفته

در بند ۳ اشاره شد که حضرت عبدالبهاء در اوائل قرن بيستم ميفرمايند "بايد قانوني گذاشته شود كه سبب منافع معتدله صاحب فبريك گردد و اسباب معیشت لازمه فعله و تأمين استقبال ايشان شود كه اگر عمله عاجز و سقط و یا خود بیر و ناتوان گردید و یا فوت نمود و اطفال صغیر گذاشتند از شدت فقر مضمحل نگردند بلکه اندک حق معیشت از واردات نفس فبريق داشته باشند" (مفاوضات مسأله اعتصاب) همچنين در لوح مسس پاستر ميفرمايند "ديگرى حاصلاتش دويست دلار ولى احتیاجات ضروریه اش که قوت لايموت باشد يانصد دلار و در سعى و جهد قصوری ننموده ولی کشتش برکتی نیافته این شخص را باید از مخزن معاونت نمود تا محتاج نماند و 🛛 مسأله تأمين حداقل ضروريات زندگي براحت زندگی نماید و در ده هر قدر ایتام باشد بجهت اعاشه آنان از انی مخزن باید مقداری تأسیس نمود از برای عجزه ده باید تخصیص داد از برای کار افتاده محتاج باید از این مخزن مقدارى تخصيص داد" (خطابات مبارکه در اروپا و آمریکا صفحه (11.

> بموارد جهارگانه بالا فقط از نظر موارد دارای ضمانت اجرای قانونی برای جلوگیری از فقر در اجتماع توجه گرديد والا ترقي سطح زندگي و شكوفائي اقتصادي و اجتماعي مستلزم راستی و درستی، صداقت و امانت، امنیت و عدالت، آموزش و تربیت، بسط علم و صنعت، آزادی و حریت، جهد و اشتغال به کار برای کسب معیشت، انصاف در نرخ بهره یول و کسب سود و منفعت، دانش و درایت و احاطه بروابط در مملکت داری و سیاست، روابط بازرگانی بین المللى بر اساس منافع كل جامعه انسانی، تمسک باوامر الھی و اخلاق در کلیه شئون از جانب همه مردم چه رئيس و مرئوس چه فقير چه ثروتمند موضوعي جداگانه است که همه اینها موجب رفاہ بیشتر و آسایش زیادتر و نعمت فراوان تر میگردد.

و معیشت و جلوگیری از فقر یک مسئولیت عمومی است و دولتها باید در جلوگیری از فقر متعهد گردند. فقر بیشتر یا ناشی از تجاوز فرد یا گروهی به حق فرد یا گروه دیگر است و یا ناشی از آفات و بلیات طبيعي است و بهر صورت وجود رنج و سختی فرد یا گروهی در اجتماع نه تنها عادلانه و منصفانه نیست بلکه نشانی منفی برای درجه تمدن عصر است.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند "امر تعدیل معیشت بسیار مهم است و تا این مسئله تحقق نیابد سعادت برای عالم بشر ممكن نيست"(خطابات مبارکه در اروپا و آمریکا صفحه (779

عالم بشر با روابط سریع بین المللی در توزیع در آمد اعتدالی حاصل گردد اينك بصورت ازمنه قديم قسمتهاى منفک و جدا از یکدیگر نیست و وشع اجتماعی در یک قسمت از جهان چون توده وسیع مردم دنیا کار میکنند تأثیر در قسمتهای دیگر میگذارد. عالم انسانی نمیتواند در یک قسمت مرفه و در گوشه دیگر دچار فقر و بدبختي باشد. هم اكنون اقتصاد جهاني بیشتر در دست کمیانیهای بین المللی است بنابراین قوانین دارای ضمانت اجرای بین المللی نیز باید حاکم بر منافع عالم بشر باشد و این مستلزم

داشتن يک حکومت فدر ال جهاني است که با وجود بودن دولتها و کشور های جداگانه دار ای یک بار لمان جهانی که نمایندگان آن بوسیله مردم دنیا انتخاب گردند با داشتن قوای اجرائى بين المللى حافظ منافع عمومی همه مردم دنیا باشد از جمله جلوگیری از فقر از جمله تعیین درصد سهم سرمایه و سهم هر طبقه از گروه کارگران از نافع.

مختصر آنکه اخلاق و بخشش و کمک و معاضدت و معاونتا اگر چه قابل تحسين و تشويق هستند و از جمله صفات يسنديده و رفتار شايسته ميباشند ولي قادر به ريشه كن كردن فقر در جهان نبوده و نیستند چه اولاً ضمانت اجرائي ندارند ثانياً مستمر و باندازه کافی گسترده نیستند. ولی اگر و منافع مؤسّسات در سراسر جهان بین کارگر و سرمایه دار تقسیم شود و چنین نظامی برای همیشه ادامه دارد بنحو مؤثرى موجب جلوگيرى از فقر و عسرت میگردد=



صفحة ٧٣

عندلیب شمارهٔ ۸۲

شعر افغان زليفه عطائى متولَّد ١٩٥۴ در قشلاق (قلعه عظیم) به دنیا آند. فارغ التحصیل انستیتوی کورکی در مسکو است از او چند کتاب تا کنون نشر شده است. زن برخاسته زكل دين و مذهبها زنى برخاست زنى برخاست عصيانگر یگانه مذهبی می ماند در دنیا پریشان و پریشان خو محبّت- مذهب آدم یری پیکر محبّت- مذهب عالم نگاهش شعله سوزان وجودش قطره لرزان گشاده جمله رازش را زخود بيخود بشد زن لحظه ای خاموش جنون در سينه و در سر کشید از سینه اش آهی به حکم دادخواهي، توگوئی بار سنگینی فکند از دوش رو به درگاه خدا آورد برای حق خود رو بر سما آورد: ولي از آسمان، از درگه ايزد صدایی، یاسخی نشنید خدايا! از گناه بنده ات بگذر در این هنگام خطایش را بر او بخشای به ناگه از دل او یک صدا برخاست اكركويد يكي هذيان تو گوئی از زمین و آسمانها این ندا برخاست: سر بحث است اوررا با تو همچون طفلك خودرأي تو اي زن تو بگو توبه! خداوندا! چه میخواهی تو از این چرخ سرگردان بگو بر من چه میخواهی تو از یزدان اکر یکسان بود بهر تو مرد و زن همه ييغمبران طفلان تو بودند چرا يىغمىران تو همه ينغمبران يرورده دامان تو بودند تدند از ذات مرد، امّا به خاک یای زن: مادر اكر از جنس زن پيغمبري بود[ي] كند تعظيم ييغمبر حهان شاید دگر میشد

کتاب رگ تاک در دو جلد بررسی جامعی است از تاریخ اجتماعی ایران و ارائه فهم و درک جدیدی است از تاريخ معاصر آن. موفقيّت اين كتاب كه در خارج از ایران به چاپ رسیده تا حدی است که چاپ آن تا حال چهار بار تجديد شده و چاپ آخر آن به پنج هزار نسخه افزایش یافته است. همچنین اظهار نظر مثبت متفکّرین ایرانی از این کتاب گواه دیگری است به محبوبيت آن.

نویسنده که با نام مستعار دلارام مشهوری معروف است در این کتاب سعی بر آن دارد که فلسفه و ترکیب جدیدی از تاریخ ایران را ارائه دهد و نمایانگر نقش مذهب در پیش برد اجتماع به سوی تجدّد (Modernism) باشد. مطالعه و بررسی این کتاب به دو دلیل مهم و با ارزش است. یکی آنکه تز نویسنده ارائه ای است جدید که با معیارهای تحقیقی (Academic) و غیر تحقیقی معمول تفاوتی بارز دارد. چه

که محقّقانی که تا به حال از دیدگاه تحقيقي به انقلاب مشروطه ايران( ۱۹۰۵-۱۹۱۳) نگاه کرده اند نیروهای دیگر تاریخی (به جز مذهب) را عامل این انقلاب دانسته اند. مثلاً براوون (Browne) معتقد است که انقلاب مشروطه ايران تحت تأثير عقائد دموکراتیک غربی بوده است، در حالمي که نویسندگانمي چون حمید الكار (Hamid Algar) و ونسا مارتين (Venessa Martin) به نقش علما و تجار توجه کرده اند در جائی که مانگول بیات (Mangol Bayat) آن را از تأثیرات نیروهای مخالف شیعه (یعنی ازلی ها) می بیند جنت افاری ( Janet Afary) به نقش سوسیال دموکراتها اهميّت ميدهد. امّا مشهوري معتقد

نقدی بر کتاب رگ تاک

است که انقلاب مشروطه ایران تنها زمانی میسر شد که جنبشهای اصلاح طلب مذهبی چون بابی و بهائی موجب سستي عقائد مستبدانه مذهبي شبعه در ایران گردیدند. در این کار

ترجمه : مينو فراغه

نویسنده مخصوصاً سعی بر دفع و نفی دو عقیدہ رایج دارد: یکی عقیدہ ای که بر مبنای اصول مارکسیست استالینیست استوار است و دیگری عقائد انتلکتوال ایران، که هر دو سعی در ناچیز شمردن نقش مذهب در تحوّلات اجتماعی ایران دارند.

همچنین نویسنده به خواننده ای که میل دارد از دیدی عادی و غیر تحقیقی به مسائل تاریخی ایران نگاه کند با ارائه آماری دقیق از تحوّلات اجتماعی ایران اطّلاعات با ارزشی ميدهد. قابل توجّه اينكه حتّى خوانندگان بهائی که تا به حال عادت به خواندن رساله های مغرضانه کرده اند عكس العمل مثبتي نسبت به کتاب رگ تاک نشان داده اند. شاید به همین دلیل است که استقبال بهائیان از این کتاب به مراتب بیشتر بوده است.

سئوال و مبحث اصلی کتاب رگ تاک در مطالعه چگونگی و پیدا کردن

نوشته کاويان ميلاني

دلائل خاص تحليل تدريجي وعقب افتادگی فرهنگی و اجتماعی ایران است. نویسنده از ابتدا اسلام و عقائد اسلامی را عاملی مستقیم در سیر سقوط و تنزّل جامعه ایرانی میداند. و میگذارد. ابتدای این روال را به زمان تسخیر ایران به دست اعراب در هنگام خلافت عمر نسبت میدهد. و همچنین معتقد است که پیدایش شاخه های اسلام و استقرار آن هم زمان با تحليل و کاهش یافتن دیگر اقلیّتهای مذهبی در ایران بوده است. مثلًا با آمار نشان میدهد که تعداد زرتشتیان که در زمان سلسله صفویه در ایران یک میلیون بوده است به هشت هزار در زمان ناصرالدّين شاه تقليل يافته است. و همین روال را در مورد اقلیّتهای دیگر مثل مسیحیان و یهودیان ثابت میکند. پروتستانها در اروپا بوده است. برای مشهوری این جریانی است بس مهم چه که معتقد است یکی از دلایل پیشرفت و توسعه اروپا در قرن هفدهم وجود متفکّرین و دانشمندان یهودی بوده است که وجودشان از صحنه اجتماع ایران به کلی غایب شد. و هر چند این ادّعا را (که یهودیان در بوجود

آوردن ارویای مدرن و متمدّن نقش خاصّی داشته اند) نمیتواند کاملاً ثابت کند، با مدارک تاریخی به اذیّت و آزار اقلیّتهای مذهبی در ایران صحه

مشهوری پیدایش ادیان بابی و بهایی را دو نهضت و رویداد مذهبی و اجتماعی می بیند و معتقد است که تنها اینها توانایی سست کردن عقاید شیعه و بوجود آوردن تجدّد در ایران را داشته اند. البتّه مهم دیدن نقش مذهب در به وجود آوردن تحوّلات اجتماعي استدلالی جدید نیست چه که در رابطه با اروپا نیز برخی از نویسندگان کلاسیک بر همین عقیده اند که مدرن شدن اروپا در قرون وسطی در نتیجه بوجود آمدن جنبشهای مارتین لوتر و

جلد اوّل رگ تاک بررسی جامے و وسیعی از رویدادهای مهمّ تاریخی در دویست سال گذشته ایران است. بخشهای متعدّدی از این کتاب به تاریخ دیانت بابی و بهائی اختصاص یافته است. و در حالی که نویسنده در ابتدا مکتب شیخی را مورد انتقاد قرار

ميدهد آن را منبع و أغاز عقائد اصلاح طلبانه (Reform) در ایران میداند. مشهوری معتقد است که تعداد زیادی از اصلاح طلبان اوليه از شاكردان شيخ کاظم بودند و در حالی که با دیدی بدبينانه به مكتب شيخي نگاه ميكند پیدایش مذهب بابی را یک جنبش مثبت و حقیقی ایرانی جلوه میدهد. او بر این عقیده است که دین بابی در نهاد یک جنبش ضد شیعه است و با ارائه مثالهایی سعی در اثبات این دارد. از جمله مواردی که نویسنده را متقاعد به جدا بودن جنبش بابی از شیعه کرده در این است که حضرت باب نه تنها به عربی بلکه به فارسی نیز چیز نوشته اند و باز دستوراتی چون نهی از آزار و تنبیه کودکان و یا نهی از صرف وقت در تحصیلات بیهوده را دلایلی دیگر در اثبات این نظریّه میداند.

مشهوری در جلد دوم رگ تاک تاریخ ایران را از سالهای ۱۹۷۹ تا ۱۸۵۰ بررسی میکند و به مباحثی چون افزایش آگاهی سیاسی بین عموم-انحصار تنباكو توسّط رژي – و همچنين به نقش و اهميّت نخست وزيران ترقى

خواهی چون امیر کبیر ، نوری و سپه سالار- و به جنبش مشروطیت و عواقب آن و در آخر به برآمد و سقوط سلسله پهلوي مي پردازد. اين قسمت از تاريخ ايران البتّه مصادف با دور بهائي است که با رسالت حضرت بهاءالله، دوره حضرت عبدالبهاء، ولايت حضرت ولى امرالله و بالاخره با تشكيل و برقراري بيت العدل اعظم آغاز و ادامه ییدا کرده است. یکی از تازه ترین و جالبترين جنبه هاي کتاب رگ تاک در این است که برای اوّلین بار نویسنده ای نقش اساسی و مثبت دیانت بهائی را به جود آوردن تحوّلات اجتماعی در ایران شرح داده است. مشهوری [حضرت] بهاءالله را رهبر متفكّر يک جنبش اجتماعی میبیند که با ارائه افکاری نوین سعی در اصلاح و تازه کردن جامعه ایران دارد. و از اینکه دیگر متفکّرین ایرانی تا به حال از این جنبش استقبال شاياني نكرده اند احساس تأسّف میکند. او معتقد است که بقا و توسعه دیانت بهائی از آن جهت است که بر عکس ازلیها که بعد از دور بابي تدريجاً امّا كاملًا به رسم و

راه شیعه بازگشتند، بهائیان با سرپرستی [حضرت] بهاءالله راه خود را همچنان به سوی توسعه و ترقّی اجتماعی ادامه دادند.

از دیدگاه مشهوری یکی دیگر از تازگی های رسالت [حضرت] بهاءالله سست كردن احساسات خودكم بينانه ايرانيان (شرقیان) در برابر فرهنگ غرب است. او ریشه این حالات را در ضعف تلقین شدہ توسّط افکار و تأثیرات شیعہ می بيند ومدّعي است كه دستورات بهائي شدّت اینگونه حالات را کمتر کرده و برای اوّلین بار به شرقیها قدرت اعتماد به نفس و خود برابر بینی با غربیان را داده است. نویسنده [حضرت] بهاءالله را به عنوان یک ناشر قواعد نو اجتماعی تحسین میکند. و از جمله دستوراتی چون برابری حقوق زن و مرد، تشویق به تحصیل و یادگیری فنون علمي و هنري، انتخاب روش هاي مصلحت آمیز در راه مبارزه با مخالفان، و آزادی معاشرت و هم نشینی با ادیان، را مثال میزند. مشهوری حضرت بهاءالله را مؤلّف اصیل ترین و شیوا ترین نثر فارسی میکند.

میبیند و حتّی ایشان را پدر شعر نو خطاب میکند. البتّه در این که حضرت بهاءالله با نثری بس زیبا و لطیف فارسی نوشته اند شکّی نیست امّا منسوب کردن ایشان به پدر شعر نو احتیاج به اندیشه و تعمّق بیشتر دارد.

بررسی روش تحقیقی و متودولژی کتاب رگ تاک وجود چند مشکل و ضعف اساسی را در کتاب نمودار میکند.اوّل آنکه نویسنده در همه جا با دیدی بد بینانه و مخالف به اسلام و فرقه شيعه نگاه ميكند، و همواره اسلام و آنچه که مربوط به آن است را عقب افتاده، غیر دمکراتیک، نامتمدّن و مخالف با اصول انسانی تلقّی میکند. البتّه این دیدی صحیح نیست چه که مناطقی که زیر سلطه اسلام بوده اند از بسیاری از لحاظ از جمله علمی، هنری معماری از اروپا جلوتر بوده اند. تحقيق جامع وكامل ژانت ابولگود این مطلب را که در قرن سیزده عربها و ايرانيها در فنون تجارت، صناعت، و کشتیرانی به مراتب از رقبای اروپائیشان پیشرفته تر بوده اند به وضوح ثابت

مشکل دیگر کتاب که با مطلب اول بی ربط نیست آنست که نویسنده اسلام، و به خصوص کسترش شعبه شیعه بعد از صفویها را در تنزّل و افت جامعه ایران مسئول میداند. البتّه در اينكه ايران دستخوش تنزّل وانهدام تدریجی اقتصادی در زمان صفویّه (شیعه- صفوی) و قاجار کُردید شکی نیست، امّا مشهوری در اثبات این تز و رابطه این دو پدیده دلیلی ارائه نمیدهد. ناگفته نماند که در همین محدوده زمانی است که امپراتوری هایی چون مغولها و چینیها در هند و چین به ضعف و سقوط دچار شدند، آیا مشهوری هنوز میتواند اسلام و شیعه را مسئول این رویدادها بداند، و یا با بررسی دقیق تر نظریّه ای اساسی تر ارائه دهد؟ مهم يادآوري اين نكته است که مشکل تنزّل و عقب ماندگی مختص به ایران، اسلام و یا شیعه نبوده. همه جوامع شرقي در حال زوال و سست شدن بود. تئوریهای جامع تر و اساسی تر تاریخی علّت این سستی و زوال شرق را بهتر از تز مشهوری بیان مىكنند.

ضعف سوم کتاب رگ تـاک در این است که با وجود فراوانی اسناد و مدارک تاریخی باقی مانده مربوط به دورهای بعد از صفوی، و به خصوص دوره مشروطيّت، نويسنده از ارزش یابی اینگونه نوشتجات و اظهار نظر راجع به آنها خودداری میکند. او کاملاً وجود این اسناد و تحقیقات علمی را ندیده میگیرد و با این اجتناب از بررسي اينكونه مدارك تاريخي مشكل و ضعف جدیدی در کتاب خود بوجود میاورد، و آن این است که تئوری نویسنده با آنهائی که از پیش توسّط نویسندگان دیگر ارائه شده است اختلاف پيدا ميكند. مثلاً مانگول بیات در دو نمونه از تحقیقات علمی خود اهميّت نقش جنبش بابي- ازلي را در تاریخ مشروطه نشان میدهد در حالی که نویسنده رگ تاک به اهمیّت جنبش بابی- بهائی می پردازد. جالب تر و سازنده تر آن است که اگر مشهوری در کتاب خود کریتیکی از نظریه بیات احکام بهائی باشد. ارائه میدهد و باز در جائی که نویسندگانی مثل افاری و بیات افکار اقتباس شده از سوسیال دموکراتهای

روسی را سر منشأ و مسبّب افکار مشروطه خواهی می بینند، مشهوری کاملاً این ادّعا را ندیده میگیرد و حتّی از بیان این تئوری خودداری میکند. بی شک اگر غیر این بود اهمیّت و ارزش علمی کتاب به مراتب بیشتر میشد. در پایان باید یادآور شد که حتّی با داشتن محدودیّتهای ناشی از روش تحقیق، رگ تاک کتابی است با ارزش از تاریخ مدرن ایران. اثر و ثمر اصلی کتاب موشکافی و نشان دادن نقش مذاهب بابی و بهائی به عنوان دو قوای متّحد مذهبی در پیشرفت و ترقّی اجتماع ایران است. هر چند که دیانت بهائی اهداف و افکار خود را محدود و مختص به جامعه ایران نمیداند، جای شادی است که برای اولین بار نویسنده ای نقش مثبت آن را در جامعه ایران برای قشر روشنفکر شرح داده است. و امید آنست که این آغازي براي تحقيقات بيشتر در تاريخ و \* متن انگلیسی برگرفته از مجلّه

"BAHA'I STUDIES JURMAL"

زندگی یکی از خوانندگان زندگانی چیست؟ در میزان عارف یک دمی بهريک دم شکوه نتوان کرد از بيش وکمي ای که رنجور بلا گشتیے خدا را غم مخور تا در این ملک فنا زنده باسم اعظمی غير ايمان و توكّل اندرين وحشيت سرا نیســـت بر درد دل اولاد آدم مرهمـــضي داستان عمرما وگرردش ايّام هست قصيه خورشيد تابستان و حال شبنمي دانه اشکم شفیعم می شود روز حساب آن که لطفش قطعهٔ ناچیز را گرداند یمی دیدم از آنان که دعوی شرافت داشتند ای بسا مـردم گدازی وی بسـا نامردمــی چون نظر بر وحــدت جمع احبــاًیش کنــم بیت شاعمر را دگرگون کرده گویم هر دمی "آدمی در عالم خاکی نمی آمد بدست"(۱) با پيامش عالمي نو ساخت از نو آدمي حافظا در ساحــت ملکت قدم نتوان نهـاد پیےش بحر ذوق و عرفان تر آوردم نمی (۱) اصل بیت حافظ آدمی در عالم خاکمی نمی آید بدست عالمے دیگر ببایہ ساخت از نو آدمیں

# نمونه ای از کتابهای موجود در مؤسّسه معارف بهائی

واقعه قلعه شیخ طبوسی نوشته سیامک ذبیحی مقدّم- چاپ عصر جدید، آلمان، ۱۳۵ صفحه، جلد مقوّایی، بها: ۳۵ دلار کانادایی- ۲۰ دلار آمریکایی. این کتاب رساله تحقیقی است درباره حوادث، شرائط و اوضاع نبرد شیخ طبرسی. در این رساله آن رشته تحوّلات اصلی که در صحنه سیاست و در جامعه بابی صورت گرفته و به بروز جنگ و درگیری در سال ۱۸۴۸ منجر گردیده است بررسی شده است.

<u>لمعات الانوار</u> جلد اوّل و دوّم نوشته محمّد شفیع روحانی- چاپ سنچوری پرس استرالیا، ۵۲۰ صفحه، جلد مقوّایی، بها: ۴۵ دلار کانادایی- ۳۰ دلار آمریکایی. نی ریز که صحنه وقایع شورانگیز از ابتدای امر بوده خوشبختانه حوادثش مشروحاً ثبت و منتشر گردیده و کسی که بیش از همه با صرف وقت و منابع به گردآوری اطّلاعات پرداخته نویسنده کتاب لمعات الانوار است. جناب روحانی نتیجه تحقیقات طولانی خود را ابتدا در دو جلد منتشر نمود. نسخه های این دو جلد کتاب که برای سالهای متمادی نایاب بود اکنون با تجدید چاپ در دسترس علاقه مندان قرار میگیرد.

**طراز الهی جلد اول** نوشته پریوش سمندری خوشبین- چاپ مؤسّسه معارف بهائی، کانادا، جلد مقوّایی بها:جلد مقوائی ۵۰ دلار ، جلد شمیزی ۴۰ دلار. زندگی نامه ایادی ممتاز امرالله جناب میرزا طرازالله سمندری، شخصیّتی که در دوران طلعات مقدّسه امر بهائی، به خدمات شایسته ای موفّق بوده و در دوران قیادت حضرات ایادی امرالله و زمامداری معهد مقدّس اعلی به اعلاء کلمةالله در شرق و غرب عالم مفتخر گشته است.

عهد اعلی زندگانی حضرت باب نوشته ابوالقاسم افنان- چاپ وان ورلد- انگلستان، ۶۵۵ صفحه، جلد مقوّائی بها: ۹۰ دلار کانادایی- ۶۰ دلار امریکایی. شرح مفصّلی از وقایع تاریخی دوره بابیّه با استفاده از نصوص و تواقیع حضرت باب و مکاتیب و مراسلات باقیمانده از اقوام و بستگان آن حضرت و نیز اسناد به دست آمده از بعضی از معاریف رجال و ابطال آن دوره.

مجموعه مناجات یا الهی موجود در دو اندازه جیبی و معمولی، چاپخانه کرمل، هندوستان، بها: جلد کوچک مقوّائی ۹ دلارکانادایی و ۶ دلار آمریکایی، نوع بزرگ ۱۳ دلارکانادایی و ۹ دلار امریکایی.

<u>گلگشتی در قرآن مجید</u> تحقیق و تنظیم شهین احسان و پرویز روحانی- چاپ مؤسّسه معارف بهائی، کانادا، ۲۲۵ صفحه، جلد شمیزی، بها: ۱۶ دلار. کتابی مفید برای شناساندن اعتقاد بهائیان درباره دیانت اسلام.

**ذکرالله خادم ایادی امرالله** نوشته جاویددخت خادم- چاپ مؤسّسه معارف بهائی ، ۴۸۵ صفحه، جلد مقوّائی، بها: ۲۰ دلار زندگینامه و شرح خدمات عاشقانه ایادی امرالله جناب ذکرالله خادم در چهارگوشه عالم و عنایات بیحدّ و حصر حضرت ولیّ عزیز امرالله به ایشان.

چنانچه مایل به دریافت صورت کلی کتابهای موجود در مؤسّسه باشید لطفاً با آدرس زیر تماس حاصل بفرمائید:

Association for Bahá'Í studies in Persian

### 596 Upper Sherman Ave, Hamilton, ON, L8V 3M2 Canada

Tel:905-388-0458 Fax:905-388-1870 E-mail: <u>pibs@bellnet.ca</u> Website: absp.org

## In This Issue of 'Andalib 82

- 1. A commentary on the Persian Tablet of Ahmad by Adíb Táhirzádeh
- 2. A message from the Secretariat of the Universal House of Justice
- 3. The Book of Certitude, An interview with Mr. Hooper Dunbar
- The love of one's culture and elevation of knowledge in the Sháhnámeh of Ferdowsi
- Iranians' Love for Their Culture From the Beginning Until Now, by Dr. S. Rassekh
- 6. Love for Humankind, a poem by Dr. Ali Abádi
- 7. Letters From the Past Believers, by Dr. V. R'afati
- 8. An Announcement by Irfan Colloquium
- 9. Fárán, by Dr. M. Moufidi
- 10. May Ellis Bolles Maxwell, Hand of the Cause of God, by A. Sábet
- 11. In the Presence of 'Abdu'l-Bahá, by Dr. S. 'Alái
- 12. The Answering Machines of Persian Poets, by an 'Andalib readers
- 13. Success In Teaching, a translation by S. Mehrabán
- 14. The Breezes of Bounty, a poem by D. Tabibi
- 15. Hunger or Appetite, by Dr. S. Khoshbin
- 16. Establishment of the permanent seat for "Moral Economy" at the Politecnico di Bari in Italy.
- 17. Opportune Times For Teaching the Cause
- 18. Prevention of Poverty, by H. Javid
- 19. The Liberated Woman, a poem by an Afghán Poetess
- 20. A review of the book of "Rag-i-Talk", by Dr. K. Milani
- 21. Life, a poem



عکس تاریخی جشن نوروز بهائیان واشنگتن (دی. سی.) مارچ ۱۹۰۵ ردیف جلو از چپ: دکتر سوزان مودی، سسیلیا هاریسون، بناتریس دیویس، امین فرید، ایزابلا بریتینگهام

# **ANDALÍB**