

شاگردان مدرسه دخترانه عشق آباد در مقابل مشرق الاذکار سال ۱۹۲۵ میلادی



دانش آموزان كلاس ششم مدرسهٔ دخترانهٔ عشق آباد

# عندليب

فصلنامهٔ محفل روحانی ملّی بهائیان کانادا به زبان فارسی

'Andalíb Vol. 21, Serial # 81, ASSN 1206-4920 Association for Bahá'í Studies in Persian 596 Upper Sherman, Hamilton, Ontario, L8V 3M2 Canada

Tel: (905) 388 0458 Fax: (905) 3881871 Email: pibs@sprint.ca Website: www.absp.org

Publications Mail Agreement # 40020690

شمارهٔ اوّل سال بیست و یکم شمارهٔ پیاپی ۸۱ از انتشارات مؤسّسهٔ معارف بهائی، همیلتون، انتاریو، کانادا

حق چاپ محفوظ است

### فهرست مندرجات عندلیب شماره ۸۱

|           | • "                       |                                                   |
|-----------|---------------------------|---------------------------------------------------|
| صفحه      |                           |                                                   |
| ٣         |                           | ۱ _ آثار مبارکه، از آثار قلم اعلیٰ                |
| 7         |                           | ۲ _ نصوص مبارکه در بارهٔ عقاید خرافی              |
| ٨         | هوشنگ محمودی              | ٣ _ تصویر حضرت عبدالبهاء                          |
| 1.        | منوچهر نیک نفس            | ۴ _ نوش کرمل، شعر                                 |
| 11        | پژمان مصلح                | ۵ _ جناب قرّة العينِ، از روگشائي تا رهگشائي       |
| 11        | ترجمهٔ عنایت الله اقتصادی | ٦ _ ایو اغلو، دهکدهٔ بهائی _ نوشتهٔ سعید اردوبادی |
| 22        | دكتر شاپور راسخ           | ۷ _ رسالهٔ سیاسیّه و امین السّلطان                |
| 49        | دكتر سيروس توفيق          | ۸ _ حیات و خدمات سیّد مصطفی رومی ، ایادی امرالله  |
| 3         | لطيف ناظمي، شاغر افغاني   | ۹ _ اگر به خانهٔ من میروی، شعر                    |
| 49        | ترجمهٔ صادق مهربان        | ١٠_ بيدار كردن ذوق تبليغ _ نوشتهٔ ناتان رونشتاين  |
| 44        | دکتر وحید رأفت <i>ی</i>   | ۱۱_ چند ضرب المثل                                 |
| 44        | رحمت نظری، شاعر تاجیک     | ۱۲_ ترانه، شعر                                    |
| 44        | دكتر سهراب خوشبين         | ۱۳_ عشق                                           |
| 24        | پرویز دادرسان             | ۱۴_ تأمّل در عقیده و برخی از اشعار حافظ           |
| 04        | دکتر منوچهر مفیدی         | ۱۵_ توجیه اجتناب از مرافقت با اشرار               |
| ۸۵        | استاد محمد حسین شهریار    | ۱۹_ منبر و دار، شعر                               |
| 09        | دكتر فيروز براقى          | ۱۷_ سیری در بینهایت                               |
| 71        | دكتر محمّد افنان          | ۱۸_ مخاطب جواهر الاسرار                           |
| 79        | پریوش سمندری              | ۱۹_ بررسی رتبهٔ هوشیاری و رفاه حیوان              |
| 74        | دلیله طبیبی (ثابت)        | ۲۰_ پنجم جمادی الاولی، شعر                        |
| 44        | دکتر پرویز ایزدی          | ۲۱_ در جستجوی دنیائی بهتر                         |
| <b>YY</b> | نيما يوشيج                | ۲۲_ مهتاب، شعر                                    |
| ٧٨        | عنايت الله صادقيان        | <b>۲۳</b> _ جلوه ای از ایمان                      |
| 44        | از: مولانا                | ۲۴_ صور و قلم، شعر                                |
|           |                           |                                                   |

عندلیب شمارهٔ الله، سال بیست و یکم، شمارهٔ پیاپی ۸۱ \_ ۱۵۹ بدیع، ۱۳۸۱ شمسی، ۲۰۰۲ میلادی حقّ اشتراک سالیانه (چهار شماره) ۴۰ دلار و دو ساله (هشت شماره) ۷۵ دلار است.

پرداخت به وسیلهٔ کارت های اعتباری ویزا و ماستر کارد و یا چک شخصی و یا چک بانکی (Money Order) میستر است مشترکین گرامی میتوانند شمارهٔ آخرین مجلّه ای را که حقّ اشتراک آن را پرداخته اند در آدرس گیرنده روی پاکت محتوی مجلّه در جلوی نام خودشان ملاحظه فرمایند و در صورتی که دورهٔ اشتراکشان پایان یافته برای پرداخت وجه اشتراک جدید اقدام بفرمایند.

لطفاً در صورت تغییر آدرس، مجلّه را از آدرس جدید مطّع بفرمائید زیرا هر بار پس از توزیع، تعداد زیادی از مجلاّت به علّت تغییر آدرس گیرنده توسّط پست پس فرستاده می شود.

Associatio for Bahá'í Studies in Persian

596 Upper Sherman, Hamilton, ON, L8V 3M2, Canada

Tel: (905) 388 0458 Fax: (905) 388 1870 Email: pibs@sprint.ca Website: www.absp.org

عندلیب شمارهٔ ۸۱



هوالعلى العالى الاعلى

شاربان سلسبیل محبّت و سالکان بادیه مسود ترا متذکّریم بکلماتی که قلوب صافیه را ببحر احدیه رساند و نفوس مطمئنه را بجنّت باقیه کشاند و فقیران مجازی رابغنای حقیقی فائز گرداند و ذلیلان معنوی را تاج عزّت جاودانی کرم فرماید و علم لدنّی و حکمت قدسی بر جمع ممکنات مبذول دارد لوکان النّاس الی بدایع الانوار الجمال یقبلون و بر هر صاحب بصری واضح و مبرهن بوده که مقصود از آفرینش موجودات معرفت حق بوده وخواهد بود و بسی لائح و محقّق است که این معرفت بوهم تمام نشود و بظن و لفظ اتمام نپذیرد که در عالم الفاظ جمیع فرق مختلفه شریکند چنانچه ملاحظه میشود که ساکنین ارض کلا و طسراً خود را مخلوق و مسرزوق میدانند ودر ظل اسمآء و صفات الهی خود را ساکن میدانند چنانچه هرملّت و مذهبی اسامی چندی در میان ایشان هست که آن اسماء را وسایط فیض

الهيه و وسائل رحمت ربّانيّه ميداننـد پـس در ايـن مقـام جميـع مــن في الارض شریك و شبیهند منتهی این است که در اسامی مختلفند چنانچه السن جمیع ساكنين ارض مختلف است همان قسم اسامي اوليا و اصفياي ايشان همم مختلف ا ست و در این صورت اهل حق را برهانی محقّق باید و دلیل و مقامی محكم شايد تا ممتاز باشند از جميع ممكنات و قناعت بآنچه ناس باو متمسّکند ننمایند چه که جمیع الیوم بهوای نفس خود ماشی اند و نسبت او را بحق جل ذكره ميدهند و كل در ضلالت مستغرقند واسم آنرا هدايت گذاشته اند این است که سلطان علی اعلی از برای خود میزان و محکی قرار فرموده تا معلوم شود که کدام نفس بمعرفت حق فائز شده و که محروم مانده و آن يومي كه اين محك الهي ظاهر شود آن يسوم را يسوم الفصل مینامند زیرا که صادق از کاذب و محب از مغل تفصیل داده میشود و آن محك ظهور معنى الهيّه است در هيكل جديـد و لبـاس بديـع چنانچـه هـر نفسـيكه بآن معنی مطلقه در این لباس جدیده منیعه مقر و مذعن شد او صادق است در امر خود والا عبده الفاظ و وهم بوده و خواهد بود زيرا كه مقصود ازذكر عرفان والفاظ عرفان حق بوده و عارف باصل كه در ظهور او نشده دیگر فرع را چه منزلت و اثری خواهد بود و فعل حق بنفسه دلیل بر صدق اوست چنانچـه ملاحظـه شـده و میشـود کـه چــه امــورات عظیمــه و بلایای کبیره که وارد شده و میشود که احدی را قدرت تحمّل رشحی از ان نبوده و نخواهد بود و جميع را او بنفسه حمل فرموده هيچ شاهدي ازاين امور محكمتر نبوده و نيست وعلاوه ازاين مقامات حق بنفسه از جميع عالم وعالميان ممتاز است بجميع حركات و سكنات، چنانجـه هـر چشـمي كـه ازغبار حسد یاك باشد بجرد ملاقات و مشاهده عارف شود و بشناسد و هر قلبي كه مقدّس شود ازحجبات البتّه في الحين بمعرفت او فائز گردد و حقّ را از دون او فرق گذارد و تميز دهد و اليوم جميع عرف که مدّعي عرفان بوده و هستند جميع از عرفان طلعت غيب بوهمي قانع شده اند و ازعوالم معنی بلفظی قناعت نموده اند و هنوز اینقدر تعقّل ننموده اند که هر غیمی را ظهوری باید وهر لفظی را معنیی شاید لفظ بی معنی هرگز ثمری نبخشد وغیب وہمی ہرگےز غنا عطا نفرماید لهذا اصحاب حقیقت کے متشبّث بجـق

هستند باید جانسان را در لباسهای جدید عارف شوند وبدل و جان بمحبّت او بشتابند تا از نار حب و برافروزند و بمنبع وصال او که مرجع قلوب باقیه ومطلع آفتاب منیره است راجع گردند این است ظهور بیان در جبروت لسان پس ای دوستان بشنوید ندای دوست حقیقی خود را و باسباب دنیا و آنچه در او هست مشغول نشوید وخود را اززیارت جمال محبوب جان منوع نفرمائید و فیخواهد برای شما مگر دولت باقی و ملک دائمی را و هرگز برای خود چیزی نخواسته و مقصودی جز ظهور عدل و وصول احباب بمحافل قدس باقیه نداشته و کفی بالله شهیداً و مین عنده علم الکتاب حال قدری همّت باید که تا یار را اغیار نبینند و گل را خار نندیشند گل را بوی او شاهدی است کافی و یار را نفس اوبرهانی است نیندیشند گل را بوی او شاهدی است کافی و یار را نفس اوبرهانی است نیندیشند گل را بوی او شاهدی است کافی و یار توحید مجبّت الهی قیام و افی اشاء الله امید واحده شوند و بالره برودت بُعد و هجر بحرارت قرب و وصل قام و زایل شود کل ذلک من فضل الله العلی الاعلی والسّلام علی من اتّبع الهدی.

### معانى لغات مشكل

شاربان \_ نوشندگان، سلسبیل \_ آب گوارا، سالکان \_ رهروان، مودّت \_ دوستی، غنای حقیقی \_ ثروت راستین علم لدنی \_ دانش فطری، بصر \_ چشم، معرفت \_ شناسائی، لائح \_ روشن، وهم \_ تصور غلط، طرّاً \_ همگی، مرزوق \_ روزی خوار، السن \_ زبان ها، ماشی \_ راه رونده، ضلالت \_ گمراهی، مستغرق \_ غرق شده فائز \_ رسیده، یوم الفصل \_ روز جدائی (خوب و بد)، اولیا \_ دوستان و سروران، اصفیا \_ برگزیدگان برهان \_ دلیل، ناس \_ مردم، متمسّک \_ چسبیده، مَحک \_ سنگی راکه برای تشخیص خلوص طلا بکار میبرند، محبّ \_ دوست، مغلّ \_ کینه توز، مذعن \_ اقرار کننده، صادق \_ راستگو، عبده \_ بندگان، غنا \_ ثروت، متشبّث \_ چسبیده، حُب \_ دوستی، کفی بالله شهیدا \_ گواهی خداوند کافی است، شاطی \_ کنارهٔ دریا، ساحل مردت \_ سردی، بُعد \_ \_ دوری،

### نصوص مبارکه در بارهٔ عقاید خرافی

از آثار حضرت بهاءالله

### هوالاقدس الاعظم المقتدر العلي الاعلى

الحمد لله الَّذى على الممكنات بالنّور الّذى سطع و اشرق و لمع و ابرق من افق سمآء مشيّته النافذة ... و امّا عطسه، در ساحت اقدس اين امور ملحوظ نه و اجراى امور خيريّه به عطسه و دون آن منوط و مشروط نبوده و نيست ...

از آثار حضرت عبدالبهاء

### هوالله

ای بندهٔ الهی در خصوص چشم پاک و ناپاک یعنی اصابت عین مرقوم نموده بودید این محض توهم است ولی احساساتی از این وهم در نفوس حاصل گردد آن احساسات سبب حصول تأثرات شود مثلاً نفسی به شور چشمی شهرت یابد که این شخص بدچشم است و نفسی دیگر مطمئن و متیقن به تأثیرات چشم چون آن شخص مشهور به بدچشمی نظری به این بیچاره نماید این متوهم مضطرب گردد و پریشان خاطر شود و منتظر ورود بلائی گردد این تأثیرات سبب شود و وقوعاتی حاصل گردد و الا نهاین است که از چشم این شخص آفتی صادر شد و به وجود این شخص رسید. لهذا اگر نفسی به قلبش چنین خطوری کرد که فلان شخص شور چشم است و مرا نظر نمود فوراً به ذکر الهی مشغول شود تا این وهم از قلب زائل گردد ، و علیک البهاء الابهی . ع ع

### هوالله

ای ناظم محزون دلخون آنچه مرقوم نموده بودی معلوم گردید و بنهایت دقّت قرائت شد ... و امّا در خصوص چشم زخمی یعنی اصابة العین که در عربی عین الکمال گویند مرقوم نموده بودند که چشم شور را آیا اثری هست؟ در چشم چنین اثری نیست ولی در تأثیر و تأثّر نفوس حکمتی بالغه موجود این من حیث العموم اما نفوس ثابتهٔ راسخه مصون از این حادثه و چنانچه نفسی را وهم و تأثّری حاصل شد نود و پنج مرتبه یا الله المستغاث بر زبان راند ...

### هوالله

ای ثابت بر پیمان نامهٔ شما رسید و اشعار فصیح و بلیغ که مانند آب روان در نهایت حلاوت بود قرائت گردید از مسئلهٔ نظر مرقوم نموده بودید این اوهام است تأثیر در نفوس است و نه انظار ، و حکم در قلوب است نه در ابصار ...

### هوالله

ای ثابت بر پیمان از کثرت مشاغل مختصر مرقوم می گردد ... عین الکمال که چشم بد است این تصور اشخاص است و تأثّر قلوب وچون شدّت تأثّر قلوب حاصل شود ضرر یحتمل واقع گردد و آیه و یزلقونک بابصارهم کنایه از حدّت و شدّت نظر از روی غضب است ...

### هوالله

ای بندهٔ آستان مقدس با وجود عدم فرصت نامههای متتابع شما را بقدر امکان همت در نگارش جواب می گردد . جمیع کائنات به یکدیگر مرتبط روابط ضروریّه که ودیعهٔ الهیّه است وقتی اقتضای کامرانی نفسی می نماید و زمانی اقتضای دون آن مثلاً روابط ضروریّه که در جسم انسان است یکوقت اقتضای بیداری دارد و یکوقت اقتضای خواب .

امًا مسئلهٔ سعد و نحس کواکب، فلاسفهٔ قدما از برای هریک از اینکواکب قوّهٔ عقلیّه معتقد و تأثیرات معنویّه گمان می نمودند لهذا مسئلهٔ سعد و نحس به میان آمد ولی جمیع این موجودات در ید قدرت اسیر ذات مقدّس مدبّر کل و مقدّر کلّ مدیر است....

### هوالله

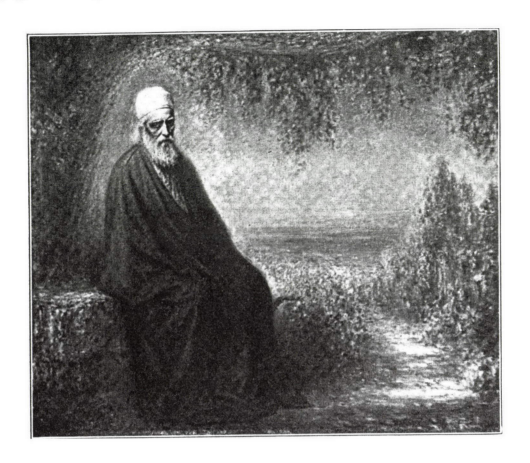
ای ثابت بر پیمان نامهٔ شما رسید و اشعار فصیح و بلیغ که مانند آب روان در نهایت حلاوت بود قرائت گردید ... از مسئلهٔ نظر مرقوم نموده بودید این اوهام است تأثیر در نفوس است نه انظار و حکم در قلوب است نه ابصار.

### هوالله

ای ثابت بر پیمان نامهٔ شما رسید و از مضمون بهجت و سرور حاصل گردید استنباطهای منجّمین یعنی استنباطهائی که تعلّق بهوقایع خیر و شر داردابداً حکمی ندارد کذب المنجمون بربّ الکعبه. ولی استنباطهای فنّی که تعلّق به حرکات نجوم دارد مثل خسوف و کسوف و امثالها این پایه و مایه دارد. و امّا استنباط از نجوم از ظهور مظاهر مقدّسه این خارق العاده است دخلی به فنّ نجوم حالی ندارد ...

### تصوير حضرت عبدالبهاء

### هوشنگ محمودی



اخیراً در مرکز بهائی شهر Iuanouski ترسیم شده است. فضائی نشان دهد که مناظر آن نیویورک تابلوئی از تصویر با وجود اینکه این اثر از نظر رنگ متعلّق بمحل مشخص از جهان نباشد حضرت عبدالبهاء را به معرض آمیزی و تکنیک بسیار عالیست ولی و جنبه شرقی یا غربی را نتوان بر نمایش گذاشتند که توجّه جمع کثیری بیشتر اهمیّت آن از این جهت است آن اطلاق نمود زیرا معتقد بود که از بینندگان را بسوی خود جلب کرد که شمایل حضرت عبدالبهاء بطور وجود حضرت عبدالبهاء متعلّق بتمام و مورد تحسین و تمجید فراوان کامل در آن ترسیم شده و بیننده در عالم بوده و نفوذ معنوی ایشان در قرار گرفت این تابلوی نفیس بنا مقابل آن خود را در حضور سراسر جهان گسترده است. بدرخواست خانم فرانسس حضرت عبدالبهاء احساس ميكند.

بنابراین زمینه این تابلو را در یک استی Frances Esty از اهالی نقاش مذکور پس از مدتی مطالعه و قسمت دریای آبیرنگ تشکیل میدهد بافالوی نیویورک توسط زیگیسموند تمرین تصمیم گرفت که در تابلو و در قسمت دیگر بوته زاری مملو ایوانسکی Sigismond خود حضرت عبدالبهاء را در از گلهای مختلفه و یک درخت تنومند منقوش گشته که حضرت اینمدت طرح خود را بپایان رساند را احاطه میکردند و برای مدتی عبدالبهاء در زیر آن جلوس فرموده اند.

نشده بود و تنها آشنائی او با نهضت تابلو در خانواده او برای ذریه اش گذاشته است. بهائی از طریق پاره ئی تعالیم بیادگار خواهد ماند. مبارکه بوده که موجب انجذاب وی در اینصورت بایستی اثری از خود است "این شاهکار من است و بعد گشته است خانم استی یکروز از این بیادگار گذارد که مقام عظیم روحانی از این هرگز قادر نخواهم بود چنین هنر مند عالیقدر سئوال میکند آیا شما حضرت مولی الوری در حد امکان اثری از خود بجا گذارم" که هرگز حضرت عبدالبهاء را در آن منعکس باشد و با این فکر و زیگیسموند ایوانوسکی هنرمند ملاقات ننموده اید میتوانید شمایل آرزو شاهکار بی نظیر خود را ممتازی از امریکائیان لهستانی ایشان را ترسیم نمائید نقاش پس از بوجود آورد مخصوصاً حالت الاصل میباشد که آثار او مورد لحظه ئی تردید جواب میدهد در فراموش ناشدنی چشمها و سیمای توجّه بسیاری از هنرشناسان دو صورتیکه مقام و شخصیت واقعی حضرت عبدالبهاء را بقدری طبیعی سوی اقیانوس قرار گرفته است ایشان را بخوبی درک کنم از عهده و مطابق واقع ترسیم نموده است که انجام اینکار برخواهم آمد خانم استی بیننده احساس میکند هیکل اطهر هر مقداری از آثار مبارکه را که لحظه ممکن است لب بسخن بگشایند تصور میکرد برایش مفید واقع و بالاخره تمام این کیفیت شاهکاری خواهد بود باو داد و نامبرده با این را بوجود آورد که بندرت ممکن آثار وارد کار نقاشی خود شد.

> درون مشاهده و آنها را در ذهن است که شباهت کامل بدیوار خود مصوّر کنند. چنین نیروئی در کوتاهی دارد که حد فاصل باغچه کم هنرمندان نامتناهی است فقط بأرامش ایشان و شاهراه حیفا میباشد و ﷺ خاطری احتیاج دارند تا در پرتو پرواز اندیشه بعالیترین حقایق کرمل تشریف فرما میشدند چند معنوى دست يابند.

ایو انوسکی شش ماه تمام وقت خود و در وقت بازگشت در همان نقطه را صرف کرد تا توانست در پایان مشتاقان آن روی دلجوی حضرتش

است نظیر آنرا در آثار هنری یافت هنرمندان بزرگ با نیروی معنوی بعلاوه ایوانوسکی با نیروی تخیل خود میتوانند حقایق زیبائی را که با اعجاب انگیز خود حضرت چشم برون قابل رؤیت نیست با چشم عبدالبهاء را در محلّی ترسیم نموده

حضرت عبدالبهاء هنگامیکه به کوه

لحظه بر روی آن جلوس میفرمودند

او بخوبی میدانست که دست بکار مانع عبور ایشان به بیت مبارک بزرگی زده است و بایستی شخصیت میشدند و در واقع نقاش بدون اینکه ابو انو سکی هیچگاه در فلسطین نبوده کسی را ترسیم کند که در سراسر قصدی داشته باشد یک لحظه و اقعی و هرگز افتخار تشرّف بحضور جهان بیروانی دارد که ایمانشان باو از زندگی حضرت عبدالبهاء را حضرت مولى الورى برايش حاصل در سرحد عشق ورزيدن است و اين ترسيم و أنرا براى ما بيادگار

ایو انوسکی درباره این اثر خود گفته



منوچهر نیکنفس

### نوش کرمل

دیشب زمی ومستی صد رازنهان دبدم صد نکته پنهان رادردیده عیان دیدم زان جرعه که نوشیدم ازلعل لب ساقی بر چشمه دانائی صدجوی روان دیدم بر بام جهان رفتم در کشور جان رفتم در کارگه هستی هم این وهم آن دیدم بر دایره امکان رندانــه نظر کــردم در کالبد کیهان پویائی جان دیدم در هستی آب وگل رفتم به ره کرمل در رفرف آن محمل، جان دوجهان دیدم شاهنشه خوبان را بر مسند یکتائی شاهان ستمگر را بی نام ونشان دیدم زآن یرده که خوش میزد درپای چمن بلبل ارواح حدائق را چون سرو چَمان دیدم از شعر منوچهر و عطرسر زلف گل افواج ملائک را تکبیر زنان دیدم

### جناب قرة العين: از روگشايي تا رهگشايي

### ير مان مصلح

در دورانی که زن زندانی مطبخ و اندرونی بود و مرد زندانبانی که نزد نامحرمان با عناوینی نظیر "منزل" و یا "مادر بسرش" به او اشاره مي كرد، صدايش حرام بود و جامه اش حجابی سیاه، شگفت آور بانویی چشم به جهان گشود که عناوینش تنها به دنبال "جناب" و "حضرت" بر زبانها جاری گردید. هر گوشه ای از زندگانی او به صحنه نمایشی میماند که بیننده منصف را فریفته حکیم ناصر خسرو قبادیانی روزی در نکوهش از نوآوری های خود میسازد: شوهر اجباری و ارتجاعیاش را به اندرون عقاید فرسوده میسپارد، از کربلا تا کرند و از بغداد تا طهران را زیر یا میگذارد فردی چنین سروده است: تا در مجالس بحث و مباهله، تبليغ و مناظره شركت عيب تو جامه نيوشد تيغ پوشد يا قلم جوید، صدایش احادیث مبشر به ظهور جدید را به گوش همکیشان و مخالفان هر دو میرساند و قلمش به ابزار ترسيم طرحى نوين مبدّل ميگردد. نقاب مي افكند تا سمبلی همیشه جاوید از اختتام عصری بوسیده و اشراق دوری جدید بیافریند و رخت عروسی بر تن می نماید تا در وایسین شب حیات، وصل به محبوب را که دستاورد بانوان بل تحقیر ایشان میباشد. تمامی فعالیت های مذهبی، اجتماعی و ادبی او به شمار میرود را به تنهایی جشن بگیرد. اما اکثری از مردان هم ميهن، او مورخ صله گير تا كاغذ سياه كن مغرض بر حضور، صدا و قلم او خرده گرفته، اسفارش را فتنه انگیزی خوانده، اشعارش را به دیگران منسوب کرده و چهره گشایی اش را به نوعی ناپسند تعبیر نموده اند. اگر سخنی به ستایش از او برآمده به منظور پیشبرد ایدئولوژی خاصتی بوده و یا روح نباضی که مولود حرکت روحانی و فکری او بوده را نادیده گرفته است. ولی اندک زمانی است که شماری از صاحبان قلم و اندیشه هم وطن او (که اکثراً زن میباشند) سیمایی

کاغذ منقش نموده اند. در این مختصر، پس از اشاره به زمینه ادبی و سنت تاریخ نویسی جامعه ای که جناب قرةالعين طاهره در أن ظاهر گرديد و روى بر جنبه های گوناگون حیات او، به چگونگی این پرده برداری دوباره از سیمایی حجاب افکنده میپردازیم.

### ۱) زمینه ادبی و سنت تاریخ نویسی

تمسک به تجملات مخصوصاً به منظور پنهان نمودن عیوب شخصی و در ستایش از تقویت استعدادهای

گرنئی زن یا قلم زن باش یا شمشیر زن در بدایت هزاره سوم میلادی، آنچه که بیشتر از بند حكيمانه ناصرخسرو و صنعت ادبى شعرش در بكارگيري لفظ "زن" در دو مفهوم متفاوت، توجه خواننده امروزی را بخود جلب میکند، بی ادبی شاعر نسبت به

اگر چه در طی تاریخ ادبیات منظوم و منشور فارسی تا قبل از رنسانس فکری مقارن با انقلاب مشروطه آثاری در تجلیل از مقام زن خلق گردیده ولی شمار آثاری که از یک طرف "تو" مخاطب آن مردان میباشد و از طرف دیگر زنان را به غلط در رتبه ای پایین از مردان قلمداد کرده، بی شک بر تعداد آثار احترام آمیز فزونی دارد. غیر ممکن است که یک نفر ایرانی که حداقل دوران تحصیلات ابتدایی اش را در ایران گذرانده چند جمله ای از نثر مسجع و شیرین سعدی را بخاطر نسپرده باشد و باز غیر محتمل است که همان دختر یا پسر محصل دبستانی هنگام حفظ "یکی را گفتند عالم بی عمل به چه روشن تر و کامل تر از این بانوی بی مانند بر روی ماند؟ گفت به زنبور بی عسل"(۱) میدانسته که تنها به

فاصله چند جمله موزون دیگر سعدی "سخن دان و مصالح گو" او را هشدار خواهد داد که "مرد بی مروت زن است و عابد با طمع رهزن"(۲) شیخ اجل در باب آداب صحبت گفته: "مشورت با زنان نباه است و سخاوت با مفسدان گناه"(٣) و در سیرت یادشاهان بند داده که "ای مردان بکوشید تا جامه زنان نیوشید" (۴) همچنین مولای روم که در یکی از مشهورترین قطعاتش از "همرهان سست عناصر" شکوه نموده، در مقامی دیگر از ایشان باز ناله سر میدهد که " در راه ر هزنانند وین همرهان زنانند" (۵)

از نقل شواهدی از شاعران دیگر خودداری میشود تا قلّت تعداد مشاهیر زن در ایران تنها به دلیل محدودیت زودتر به جان کلام بپردازیم و همچنین حرمت بزرگمردانی که تراوشات قلمی ایشان جوهر افتخار ایران و ایرانی بوده را نگهداشته باشیم. اما بی دلیل نیست که شاعره شجاع و مردمی معاصر سیمین بهبانی در مصاحبه ای ابراز میدارد که " مرد سالاری و ستمسالاری در کشورم دیرینه سال است" (۶)

> زن ستیزی پدیده ای منحصر به ادبیات کذشته ما نیست، تاریخ ایران را اصلاً "تاریخی مذکر" میدانند. رضا براهنی نویسنده و ناقد معاصر مینویسد:

> اتاریخ ما، بشهادت خودش، در طول قرنها، و بویژه بعد از اسلام، تاریخی مذکر بوده است، یعنی تاریخی بوده است که همیشه مرد، ماجراهای مردانه، زور و ستمها و عدل و عطوفت های مردانه ، نیکی ها و بدیها ، محبّت ها و باشتی های مردانه بر آن حاکم بوده اند" (٧) به قول طنز آلودی ایران همیشه از قحط الرجال بانوان در رنج بوده است! سیمین بهبهانی پس از ذکر اسامی انگشت شماری از زنان صاحب نام ایرانی نشان میدهد که چگونه هر یک فرجامی شوم را در پیش رو داشته اند.

در کمال وضوح می بینیم که در تاریخ اجتماعی و ادبی ایران در مقایسه با مردان کمتر به نام برجسته ای از زنان برمیخوریم. گهگاه نام زنانی که به نیابت فرزند

صغیرشان سلطنت کرده اند و همچنین زنان شاعــری مانند رابعه بنت کعب یا مهستی گنجوی یا طاهره قرةالعين يا ژاله قائم مقامي به چشم ميخورد. اما تعداد این گونه زنان انگشت شمار است."(۸)

و در مورد عاقبت شوم این زنان مینویسد:

"در چنین شرایطی زنانی که جرأت اظهار وجود داشته اند گهگاه جان خود را بر سر آن گذاشته اند. مثلاً رابعه و طاهره هر دو به طرز فجیعی به قتل رسیده اند و از سرنوشت مهستی خبری در دست نمانده است" (۹)

حضور زنان در صحنه های گوناگون فعالیتی نیست. ثبت و تحلیل مردانه تاریخ همواره سعی در تخفیف نقش زن داشته است. شاهد مهم این مدعا دستاورد تحقیقات جامعه شناسی شهیر دکتر افسانه نجم آبادی در کتابی عالمانه ولى دلخراش تحت عنوان "حكايت دختران The story of the daughters of Quchan"قوچان میباشد. در یکی از مقالات گذشته مجلّه عندلیب که وضعیّت ایران زمان قاجار را بررسی مینمود، اشاره ای به این "حکایت" رفته است. (۱۰)

در بهار سال ۱۹۰۵ به دنبال حمله ملخ و خسارتهای وارده به کشاورزان فقیر ناحیه قوچان، رعایا تحت فشار آصف الدوله مجبور به فروش دختران خود (هر دختر به قیمت تقریباً ۳۶ کیلوگرم گندم) به قبایل ترکمن گشتند و در پاییز همان سال تعداد بیشتری از زنان و دختران قوچان با اجازه حکّام محلی در جریان ایلغار دیگری به اسارت رفتند. دکتر نجم آبادی نشان میدهد که به گواهی مطبوعات وقت و معدودی از مورتخین اولیه مشروطه حكايت دختران قوچان از محركين اوليه و اصلى قيام مردم بر ضد استبداد وشکل گیری انقلاب مشروطه بوده است. بدنبال این رویداد هولناک و اعتراض مردم اولین رأی عدم اعتماد مجلس به دولت در تاریخ ایران و محاکمه علنی اعضای دولت صورت گرفت و باز برای

نخستین بار مسائلی نظیر برابری شاه و رعایا در قبال قانون، اهمیّت وضع قوانین غیر شرعی توسّط دولت، لزوم استقرار ارتشی متشکل از افراد تمام ملّت و بالاخره ایجاد سیستم مالی به منظور تقویت قوّه مجریه جهت حراست از مرزهای ملّی، همه و همه از نتایج پرداخت. "(۱۶) نمونه بارز این شهامت و شجاعت نحوه ظلمهای وارده بر دختران و زنان قوچانی در بهار و پاییز ۱۹۰۵ بودند. دکتر نجم آبادی ثابت میکند که تاریخ نویسان بتدریج از اهمیت واقعه قوچان کاستند تا سهم بیشتری به "بازار" و "روحانیّت" در شکل گیری انقلاب خانواده علمای طراز اول قزوین بود. (۱۷) مشروطه بدهند. وی از پدیده ای به نام "فراموشیملی" National Amnesia (۱۱) صحبت به میان می آورد و اضافه میکند که از آنجایی که اصولاً برای زنان در مستدعیات شوهر و برادران خود قرار نگرفت (۱۸) تاریخ ایران جایی نیست، دلیلی برای حفظ خاطره دختران قوچان باقی نماند. کتاب او با آرزوی تقویت "حافظه جمعي اير اني" Iranian Collective Memory (۱۲) به پایان میرسد.

# قرةالعين طاهره

در جامعه ای زن ستیز با البیاتی غالباً مردانه و تاریخی مفتی بغداد، شاهزادگان قاجار در کرمانشاه، علما و کم حافظه و تحریف شدنی و در زمانی که علما و طالبان سنن پوسیده " نسوان را پست و حقیر بل فاقد احساسات و فارغ از عواطف روحی و معنوی میشمردند" (۱۳) جناب طاهره نخستین بانویی بود که به شرف ایمان به حضرت اعلی نائل گردید و این مهم در حالی میسر گردید که هرگز حضرتشان را بدیده ظاهری نيست (١٥)

این شناسایی و نتایج حاصله از آن قرین شهامت و شجاعت بوده است. پس از شرح چگونگی ایمان جناب طاهره، حضرت ولي امرالله ميفرمايند: "بكمال شهامت و شجاعت به اعلاء كلمةالله و نشر نفحات الله برخورد او با خانواده اش بود. به منظور جلوگیری از اطناب كلام از معرفى خانواده ايشان اجتناب كرده و تنها به ذکر این مهم بسنده میگردد که جناب طاهره از

با وجود این او " از تعرضات شدیده پدر نهراسید و به

تكفير و تدمير عم خويش وقعى ننهاد و تحت تأثير على رغم محدوديّت هايي كه بر زنان اعمال ميشد، جناب طاهره با گروه کثیری نشست و برخاست داشته تا جایی که "جم غفیری از عرب و عجم را به امر جدید دعوت نمود"(۱۹) و بزرگان قوم از شیعه و سنی، ۲) مروری بر جنبه های گوناگون حیات جناب یهودی و مسیحی را به ظهور معبودشان انذار کرد. حضرت طاهره در نزد قاضی مشهور محمود آلوسی مجتهدین قزوین، نمایندگان صدر اعظم در منزل محمودخان كلانتر در طهران، به بحث و تبليغ پرداخت. دکتر فرزانه میلانی که سهمی بسزا در شناسایی حضرت طاهره داشته از حركت بي وقفه او چنين سخن

اقرةالعین مرزهای تصنعی تحمیل شده بر زن را برتافت زیارت ننمود. حضرت ولی امرالله در این باره و از شهری به شهری و از دیار و فرهنگی به دیار و میفرمایند: " در اثر زیارت حضرت اعلی در عالم رؤیا فرهنگ دیگر میرفت. او هرگز تن به سکون نداد. در حینی که هنوز مراحل عمرش به سی نرسیده بود به زمانی در بغداد، گاه در قزوین، روزی در نور، دگر امر مبارک اقبال نمود."(۱۴) در یکی از رسائل خود، روز در طهران، گاه در کرمانشاه، و گاه در بدشت بود. جناب طاهره اذعان میدارد اشناختن حجت الله بدیده سر اوتجسم تحریک و توان و تلاش بود و در فرهنگی که نیست و شنافتن بسوی او بیا و دست ظاهریه زن را به چارچوب خانه و حجاب تصلیب میکند ... طاهره سكون را نيذيرفت "(۲۰)

میگوید:

آنچه که با یاد جناب طاهره آمیخته و جدایی ناپذیر است، واقعه بدشت، آن "مؤتمر بزرگ و تاریخی" است (۲۱) که به یمن تاریخ نویسانی که در زدودن نقش زن در شکل گیری تاریخ اجتماعی ایران - نظیر حکایت بمجاهدت پردازند و جانبازی کنند و در میدان جنگ دختران قوچان - چیره دست میباشند، هنوز به طور عام شناخته نشده است. در تابستان ۱۸۴۸، تحقّق نمادین هدف اول گردهمایی بدشت یعنی "الغاء تقالید قدیمه و قطع تعلق و ارتباط با ادیان سالفه "(۲۲) بعهده اول بانوی شریعت بابی افتاد. با شجاعت و شهامت " حضرت طاهره ... ناگهان بی ستر و حجاب ... در مقابل اصحاب ظاهر "(۲۳) گردید تا بار دیگر در صور دمیده شود و طرحی نوین که در برگیرنده هر مرد و زن در هر گوشه دنیاست بهریزی گردد.

> نبیل زرندی اظهار میدارد که جناب طاهره بدنبال حرکت شجاعانه خود نطق غرائی ایراد نمود. بنا به فرمایش مرکز جهانی بهایی متن اصلی این نطق در دست نیست اما در یکی از تألیفات کنت دوگوبینوی فرانسوی متن سخنرانی منسوب به جناب طاهره در بدشت آمده است. دار التحقيق بين المللي در مرقومه مور خ ۳۰ نوامبر ۱۹۹۵ توضیح فرمودند که متن مذكور زائيده مخيله گوبينو با در نظر گرفتن حال و هوای حاکم بر اجتماع بدشت می باشد (۲۴) گوبینو سخنان جناب طاهره را چنین ثبت نموده است: (۲۵)

" زنان هم باید در مجاهدات شوهران و برادران خود شریک و سهیم شوند و تحمل مخاطرات و مشقات را بنمایند، گذشت آن دوره ای که زنان باجبار باید در اندرونهای محصور و محبوس باشند و مانند زندانیان عمر خود را به پایان رسانند و با دسترنج مردان ارتزاق نمایند اکنون باید آن قواعد و رسوم و محجوبیت را بدور اندازند و بانجام وظائف انسانیت بپردازند ضعف و ناتوانی که از هنگام تولد بآنها نسبت میدهند و مخصوصاً ترس و بیمی که در روح آنها بمرور زمان

خود را با تمام معنی انسان تصور کنند و دوش بدوش مردان مراحل زندگانی را بپیمایند و در کارها بآنها مساعدت نمایند مخصوصاً وقت آن است که مانند مردان فداکاری نمایند و در معرض شهادت قرار گیرند"

بدین ترتیب در دورانی که سخن لوده ای نظیر: "فروغی نماند در آن خاندان که بانگ خروس آید از ماکیان" معرف ذهنیت اکثری از مردان بود، جناب طاهره بى محابا سخن گفت و "به انتشار رسایل و اشعار و تراجم و تفاسیر و مکاتیب "(۲۶) متعددی همت گمارد که از این میان میتوان به رساله ایشان در یاسخ به اعتراضات ملا جواد قزوینی، رساله محکوم کننده ای به حاج محمد كريم خان كرماني و بالاخره خطاب عامي به بابیان ضعیف الایمان که پس از مهاجرت از کربلا تنظیم شده، اشاره نمود. نمایانگر صراحت لهجه حضرت طاهره خطاب ایشان به ملاجواد قزوینی است که گویی در گوش او فریاد میزند که: "چشمی بمال و از خواب بیدار شو"(۲۷) و اما سرودهای جناب طاهره بازتابی از چگونگی رستاخیز بابی و استقرار شریعت جهان آرای الهی است. چه که از سویی لغاتی نظیر "حجاب" و "پرده" بارها در لابه لای ابیات او "آتش" میگیرند و "از میان برداشته" میشوند و از سویی دیگر "وجه" و "جمال" در تركيبات اضافي نظير "وجه حق"، "وجه خدا"، "وجه بينقاب" و "جمال حق"، "عيان"، "آشکار"، "برملا"، میشوند. اگر در فضای شعر وی جهان از "توسوس"، "جهل"، "خلاف"، "ظلم" آسوده میشود در عوض با "رسیدن یار"، "آمدن طبیب" ، "فرارسيدن بهار" ، "فرش عدالت" "كسترده" و دنيا "خرم" مېگرىد.

مسك الختام اين گفتار فرمايش مبارك حضرت عبدالبهاء در تحسین از قدرت قلم و بیان جناب طاهره میباشد و حضرت سرالله چنین میفرمایند (۲۸):

جایگزین و طبیعی شده باید بکلی از خود دور نمایند و در تقریر آفت دوران بود و در احتجاج فتنه جهان"

### ٣- حجاب افكني دوباره

جای بسی تأسف است که نتایج حاصله از شهامت و شجاعت جناب طاهره در موطن او به طور عام ناشناخته باقی مانده و مورد کنکاش بی غرض و جامع قرار نگرفته است. دکتر امین بنانی مینویسد که همواره سعی در "پوشاندن دوباره او ... در زیر هزار لایه چادر دیگر "(۲۹) شده است و دکتر میلانی از جناب طاهره بعنوان بانویی یاد میکند "که کماکان صدو پنجاه سال است همت و كاغذ را از كف ننهاده و ما همچنان کوشیده ایم در پس برده نگاهش داریم. "(۳۰) این برده يوشاني صور گوناگوني يافته است. تحريف نويسان قاجار نظیر لسان الملک سپهر و رضا قلی خان هدایت علناً به افسانه پردازی مشغول شده و در مواردی که ذكر آنان از حوصله اين مقاله خارج است به ضد و نقیض گویی در مورد شریعت حضرت باب پرداخته اند. از سویی بیروان مکتب فکری خاصی تنها به بعد انقلابی حیات جناب طاهره مشغول شده اند و از سویی امًا اندک زمانی است که اندیشمندان و نویسندگان معاصر به تنظیم آثار تحقیقی و ادبی در شناسایی مقام او همت گمارده اند. قبل از آنکه به چگونگی بعضی از موارد مذکور بیردازیم بجاست که فرمایش حضرت ولی امرالله را مطالعه نماييم. " نخستين زنى كه در راه ترقى و تعالى نسوان شهيد گرديد"(٣١) توصيف ملهم و قاطع حضرت ولي امرالله از جناب طاهره ميباشد. در اصل انگلیسی بیان مبارک لغت سافروج Suffrage بکار رفته است که معادل فارسی ندارد و در ترجمه کتاب قرن بدیع از آن بعنوان شخصی که در "راه ترقی و تعالى نسوان" فعاليت ميكند ياد شده است. اهميت رفع حجاب جناب طاهره و سایر فعالیت های او در مقطع تاریخ سافروجیستهای غرب و شرق محتاج به مقاله دیگری است ولی به ذکر این مطلب بسنده میگردد که هنوز در آثار نویسندگان بیشرو زن نظیر Fatima

Mernissi و Margot Badran که صاحب تحقیقاتی در مورد زنان شرق میباشند نامی از جناب طاهره به چشم نمیخورد و بیشتر توجهات معطوف به هدی شعراوی (۱۸۸۲–۱۹۴۷) و بانوی دیگر به نام Saiza Nabarawi است. (۳۲) اماً بر اساس شواهد موجود اولین زنی که پس از جناب طاهره در بین جوامع اسلامی حجاب از رو انداخت زنی مصری موسوم به عایشه تیموریه بود که در سال ۱۸۴۰ بدنیا آمد. برای فارسی زبانان خصوصاً جالب بود که بدانند که این زن شاعر علاوه بر عربی و ترکی به فارسی هم شعر میسروده ولی متأسفانه اشعار او در دسترس نیست و بیم آن میرود که پس از مرگش سوزانده شده باشد. (۳۳) اشاره ای به تحریف نویسان قاجار یعنی لسان الملک سپهر نویسنده ناسخ التواریخ و رضا قلی خان هدایت مؤلّف روضة الصفا - و يا به قولى روضة الخطا -گردید. در رد مفتریات هر دو میتوان به ملاقات گوبینو - كارگزار سفارت فرانسه در طهران - با ايشان استناد دیگر جمعی جانب احتیاط را گرفته و صامت مانده اند. نمود. گوبینو در "سه سال در ایران" از "افسانه پردازی" و اعتماد هر دو به خرافات به دفعات اظهار تعجب كرده و به ذکر این نکته میپردازد که کتاب نویسی در ایران محتاج به ذکر مأخذ نیست و سپهر و هدایت را نمونه بارز این سنت غلط میداند! (۳۴) در این باره دکتر باستانی پاریزی استاد تاریخ دانشگاه طهران در یکی از تأليفات خود مينويسد: "... مرحوم لسان الملك سيهر هم ناسخ التواريخش درهمين حدودها كاغذ سياه كرده است امًا كيست كه بتواند به همه فصول و حتّى سطور آن اعتماد کند؟ گویا یک وقتی کنت دوگوبینو دیده بود که لسان الملک قلم در دست همین طور پی در پی و بدون وقفه مشغول نوشتن تاریخ خودش است، پرسیده بود: آقای اسان الملک، منبع و مأخذ شما در نگارش این كتاب چيست؟ لسان الملك، دست خود را باز كرده و ینجه بر روی سینه خویش نهاده و گفت: منبع و مأخذ من اینجاست! یعنی هر چه مینویسم از سینه پر اطلاع

خود مینویسم"!!(۳۵) جمعی نیز تنها از زاویه ای تنگ و انقلابی به ابعاد پر تحرک حیات جناب طاهره نگریسته اند. چنانچه کتابی تحت عنوان "قرةالعین شاعره آزادی خواه و ملّی ایران" بر خلاف وعده بررسی حیات كور عقيدتي" (٣٤) قادر به هضم ارتباط مستقيم ديانت حضرت باب و آبین حضرت بهاءالله با اقدامات و شیفتگی جناب طاهره نیست. در رد نگرشی صرفا انقلابی از زندگانی جناب طاهره، دکتر بنانی مینویسد: دکتر میلانی اشخصیت و مدار فکری و انگیزهای عواطف و تحرک اعمال طاهره را نميتوان جدا از ايمان به رستاخيز و افراط اشتیاق او به برهم چیدن شرع اسلامی و جانفشانی او در راه پایه گذاری یک نظام معنوی نوین بررسی کرد"(۳۷)

به زیر چاپ رفته که البته ناچار به حذف بررسی نقش جناب طاهره و ادیان بابی و بهایی در تعالی مقام زن ميباشند و لاجرم ناقص جلوه مينمايد. چنانچه در كتاب "زن در دوره قاجاریه" ضمن بررسی اهمیّت آموزش و پرورش دختران و مادران و چگونگی مخالفت این لقب برازنده کیست؟"(۴۱) روحانیون با ایجاد مدارس جدید، با دقت خاصی از نکر دیدگاه بهایی در اولویت دادن به تربیت دختران بر بسران و نقش بهائیان در ایجاد مدارس جدید صرف نظر شده است. مضمک است که سخن از زینب نامی میگردد که روسری خود را پرچم میکند ولی نامی از که در بین آثار چند دهه گذشته صاحبان قلم" نظیر اهمیّت حضور جناب طاهره مشاهده میگردد چرا که هر دو افسوس میخورند که در ایران هرگز ژاندارکی پدیدار ! در یاسخ به پرسشی در مورد جایگاه زن و نقش

را همین هنر بس بوده است که "نشینند و زایند شیران نر". در ایران هرگز الیزابتی یا کاترینی سلطنت نکرده است و هرگز ژاندارکی پدید نیامده است"(۳۹) رضا براهینی نظری مشابه دارد: "حتی یک زن از کل تاریخ و فعَاليَتهای جناب طاهره "فارغ از عشق و کین های گذشته ایران نمیابیم که عملی بزرگ و واقعاً قهرمانی در حدود همان ژاندارک فرانسوی ها مثلاً انجام داده باشد. حتّی ما زنی را در طول تاریخ گذشته خود نمی شناسیم که عملاً نقش تغییر دهنده داشته باشد"(۴۰)

این بی اعتنایی به زندگانی غنی جناب طاهره را با یرسش های یی در یی نکوهش میکند: "پس چگونه است که تا به امروز کتابی و یا حتی مقاله جامعی که ویژگی ها و جزئیات نقش او را در بیداری زنان ایران تجزیه و تحلیل کند نگاشته نشده است؟ ... حتی مورخ در سالهای اخیر کتابهایی در ایران راجع به مسئله زن معتبر و معاصری چون عبّاس امانت در مطالعه ارزنده ای که از زندگی و فعالیتهای مذهبی طاهره نموده است به تصریح مینویسد که لقب فمینیست به مفهوم غربی آن شامل حال طاهره نمیتواند باشد و من به عنوان یک زن ایرانی و مسلمان به ناگزیر بارها از خود پرسیده ام پس

افتخار یکی از اولین برخوردهای متعادل و در عین حال جامع با شخصيت جناب طاهره نصيب نويسنده کتاب رگ تاک، دلارام مشهوری گردید. در این کتاب است که نه تنها ابعاد مختلف فعالیتهای جناب طاهره مطالعه میگردد و اهمیت نقش سرنوشت ساز واقعه مبتکر این حرکت نمادین نیست. (۳۸) حیرت آور است بدشت به زیر ذرّه بین کشیده میشود بلکه نشان داده میشود که مولود تبلور معنوی و اجتماعی جناب طاهره سیمین بهبهانی و رضا براهینی نیز نوعی ناآشنایی با چه بوده است. نویسنده حجاب را "نماد اسارت زن و مرد ایرانی"(۴۲) میخواند و سرمشق بجا مانده از جناب طاهره را بدین ترتیب توصیف میکند: "هر زن ایرانی، نشده و زنی که نقش تغییر دهنده داشته ظاهر نشده است که برای رفع حجاب و تساوی حقوق با مردان برمیخیزد، در واقع همان میکند که طاهره (قرةالعین) آفرینی او در فرهنگ ایرانی، بهبهانی، میگوید: "زنان یک قرن و نیم پیش از این کرده (۴۳) پس از بررسی

واقعه بدشت، مشهوری مینویسد: "تاریخ معاصر ایران(اقدامات بابیان) را به گونه ای دیگر ارزیابی میکند و بویژه زنان ایران برای قیام و عمل رهایی بخش آنان ارزشی دیگر قائلند"(۴۴) سرانجام با نکر شواهد، مقام حضرت طاهره به عنوان یک زن ایرانی را در یک جمله خلاصه میکند: "او را باید در راهگشایی هایش در همه زمینه های تفکر و ادب اير انكى، از فلسفه و منطق تا شعر و ادب باز شناخت" (40)

ايراني نامي آشناست. كتاب او تحت عنوان "پرده ها و واژه ها"Veils and Words با برخوردی فمنیستی بر ادبی و جنبش زنان در ایران است. اگر در بیش از هزار سال ادب مكتوب نقش ادبى زنان حاشيه اى و رنگ بریده است، اگر نام فقط چند زن در میان انبوهی و بعد از سکوتی بس طولانی این روند شروع به تغییر میکند. یعنی با قرةالعین زن دیگر غایب نیست و گویان است. راز نيست و رازگوست. هم ملهم است و هم الهام گیرنده، هم شنونده است و گوینده، هم ناظر است و هم منظور، هم شاهد است و هم مشهود."

چندان باب میل خواننده ایرانی بهائی نیست ولی در دفاع گفته بود "حجت عصر است" (۴۹) از این دیدگاه ذکر این نکته ضروری است که چنین در صفحاتی از "در حضر" اثر صریح و نکته سنج برخورد حداقل وسیله ای قاطع جهت پاسخگویی به یاوه مهشید امیرشاهی مسئله تحمیل حجاب بررسی میگردد و گویی های تحریف نویسان قاجار بوده است. چنانکه با توجه به زاویه تاریک و ننگ برخورد مرد سالارانه با فعالیتهای جناب طاهره در تواریخ قاجار، پوچی ادعاهای مطروحه را تثبیت میکند(۴۷) اما نیروی نبّاضی که محرک عشق و ایقان جناب طاهره بوده، مطلبی است که در کتاب رگ تاک، که اصلاً اختصاص پر واضح است که توجه به شخصیّت جناب طاهره در

به بررسی تاریخ اجتماعی ایران دارد، در مقایسه با كتاب "برده ها و واژه ها" مورد مداقه بیشتری قرار گرفته است تا جایی که دلارام مشهوری نویسنده کتاب مذکور میگوید:

"كيفيت رهايي بخش جنبش بابي بود كه نه تنها براي طاهره بلكه براى قدوس ها، ملاحسين ها و بالاخره برای تک تک بابیان راه را بسوی حداکثر شکفتگی استعدادها و شخصیت انسانی باز نموده است"(۴۸)

شخصیت حضرت طاهره به عنوان "پایه گذار سنت ادبی نام دکتر فرزانه میلانی در بین بسیاری از بهائیان و جنبش زنان در ایران" در آثار برخی از رمان نویسان معاصر زن ایران انعکاس یافته است. در اطوبی و معنای شب" اثر شهرنوش بارسی پور کاراکتر "حاجی" اهميت حضور جناب طاهره صحة ميگذارد. دكتر پنجاه ساله كه طوبي جوان را به عقد ازدواج خود در میلانی مینویسد: (۴۶) "به اعتقاد من او پایه گذار سنت میآورد از صحبت نمودن و اندیشه کردن زنان در هراس است. دکتر میلانی معتقد است که در پاراگراف زیر "حجت عصر" اشاره ای به جناب طاهره است: ازنان یشت پنجره معجردار زیر زمین جمع شده بودند و مرد حیرت آور و دردناک است، از اواسط قرن نوزدهم پچپچه میکردند. حسّی به حاجی میگفت دارند درباره او حرف میزنند ... آرام آرام پای راستش را بر زمین میکوبید، اندیشید، "می اندیشند" ... اما تکانی خورد، بلکه درباره او نیز می اندیشیدند، مگر آن زن طاغی در دوره کودکی او آشوب و غوغا بیا نکرده بود ... میگفتند که عالم نیز هست. چقدر شایعات درباره او بر امًا گاهی مشاهده میشود که برخوردی صرفاً فمینیستی سر زبان ها بود. کسی را بیاد می آورد که با هیجان

البته نام جناب طاهره از این معضل جدایی ناپذیر است: اطرفای ناصر خسرو بشت چند تا مغازه اعلان زده بودن - از معامله با زنان بی حجاب معذوریم- خیال میکنم من بهت گفتم. همون روزی که رفته بودم كتابفروشي شمس، دنبال ديوان طاهره مي گشتم" (٥٠) آثار تحقیقی و ادبی خواهران هم میهن او موجب مباهات هر بهایی ایرانی و غیر ایرانی است اما نباید به این تغییر رویـه و تفکر مثبت بسنده نمود چرا که "تاریخ مؤنث" ادیان بابی و بهایی یعنی تاریخی که راقم آن دختران و زنان هم بیمان با جناب طاهره (که لقب اژاندارک"(۵۱) را بالاخره نه از هم میهنان خود بلکه از غیر ایرانیان گرفت) هنوز به رشته تحریر در نیامده است. این تاریخی است مشحون از یاد بانوانی "قلم زن" یا "شمشیر زن" که به اقتضای وقت گاه "جامه مردان" یو شیده و گاه "بانگ" یا صاحب الزمان برآورده و در طی "دکایتی" است که هنوز به پایان نرفته و از آن هفت گنبد افلاک پر صداست ...

سخن را مختصر میکیریم. مسئله هویت و فردیت ایرانی (Identity) در مقطع جهان پر آشوب امروز معضل حاد و بحث آوری است. محمود دولت آبادی خالق "كليدر" - طويل ترين رمان به زبان فارسى - در اين باره میگوید: "این خیلی ارزشمند است که انسان بتواند به گذشته اش تکیه کند، بتواند روی باروی گذشته بایستد و ببیند که آفتاب کی طلوع خواهد کرد. "(۵۲) مراد از "حجاب افکنی دوباره" در عنوان آخرین بخش این مقاله، چهره گشایی دوباره از جناب طاهره در سایه قلم زنی های صاحبان اندیشه زن در سالهای اخیر نمی باشد. جایز است که هر ایرانی آزاد اندیش چه در داخل و چه در خارج از زادگاه جناب طاهره، حجاب تعصبات را بكنارى بيفكند و اقدامات جناب طاهره را ارزيابي نوين نماید. چنین برخوردی قدمی است در راستای تصحیح تاریخ گذشته، غنی تر نمودن ادبیات فارسی و بر بار نمودن هويت ايراني.

چه خوش گفته است شاعر شیراز: "تو خود حجاب خودی حافظ از میان برخیز"■

يانويس ها

١ - گلستان سعدى. به تصحيح استاد عبدالعظيم قريب،

طهران(۱۳۶۳)، صفحه ۲۰۷.

۲- گلستان سعدی.صفحه ۲۰۷

۳- گلستان سعدی صفحه ۲۰۰

۴- گلستان سعدی صفحه ۲۰ .

۵-گزیده غزلیات شمس. جلال الدین محمد بلخی، به کوشش دکتر محمد رضا شفیعی کدکنی، طهران(۱۳۷۰)، صفحه ۱۷۴.

مولوی میگوید: در راه رهزنانند، وین همرهان زنانند / پای نگار کرده این راه را نشاید

۶- یاد بعضی نفرات. سیمین بهبهانی، طهران(۱۳۷۸)،
 صفحه ۶۴۵.

۷- تاریخ مذکر علل تشت فرهنگ در ایران. رضا براهنی.
 محل و سال چاپ نامعلوم است. صفحه ۱۴.

دکتر براهنی همچنین مینویسد: "عجیب اینجاست که در تواریخ فارسی سخن از غلامان هست ولی سخنی از زنان، به مفهوم دینامیک کلمه نیست، چرا که غلامان حتی اگر اخته شده باشند، بالاخره روزی مرد بوده اند" (صفحه ۱۷)

۸- یاد بعضی نفرات صفحه ۷۱۳.

٩- ياد بعضي نفر ات صفحه ٧١٣ .

۱۰ رجوع کنید به بخش "وضع زنان" در "اوضاع ایران در دوره ظهور دیانت بابی و بهایی" بهروز جباری، عندلیب، سال ۱۸ شماره ۷۱، دانداس انتاریو (۱۹۹۹)

۱۱- رجوع کنید به صفحه ۸ در کتاب:

The story of the Daughters of Quchan Gender and National Memory in Iranian History. Afsane

Naijmabadi: Syracuse University Press(199A)

۱۲- رجوع کنید به صفحه ۱۸۳ در مأخذ بالا.

۱۳ - کتاب قرن بدیع. حضرت ولی امرالله، ترجمه نصرالله مودّت، دانداس انتاریو (۱۹۹۲)، صفحه ۱۷۳. البته اقشاری صمیمانه معتقدند که مرد نه تنها "به طور قطع از نظر جسمانی بر زن تفوق دارد" بلکه " از نظر مغز و فکر نیز تفوق مرد لااقل قابل بحث است" رجوع کنید به صفحه ۹۵ در "مسئله حجاب" اثر مرتضی مطهری، طهران، ۱۳۷۴.

۱۴ - كتاب قرن بديع، صفحه ۴۷ .

۱۹۸۳، صفحه ۱۸۸ .

١٤- كتاب قرن بديع صفحه ٢٧ .

١٧- واضح است كه اين مقاله اختصاص به شرح حيات جناب طاهره ندارد، چنانچه حتى نام مبارك ايشان ذكر نگر دیده است و جزئیات مربوط به خانواده او نیز از این قاعده مستثنى نيست.

١٨ - كتاب قرن بديع صفحه ١٧٢ .

٩ - كتاب قرن بديع صفحه ١٧٣ .

۲۰ رجوع کنید به صفحه ۵۹ در مقاله "پرده را برداریم بگذاریم که احساس هوائی بخورد" فرزانه میلانی، مجله نیمه دیگر، شماره ۱۶-۱۵، ۱۳۷۰.

٢١- كتاب قرن بديع، صفحه ٩٣.

۲۲ - كتاب قرن بديع، صفحه ۹۳ .

٢٣ - كتاب قرن بديع، صفحه ٩۴ .

٢٢- قسمتي از مرقومه واصله از دار التحقيق بين المللي بدين قر ار است:

"It would seem that the speech as written by Gobineau was his own dramatized literary Composition, based in the spirit of the Badasht conference, rather being authentic transcription of her words"

From a letter dated Nov W. 1990

Received from The Research Department.

۲۵- رجوع کنید به صفحات ۱۵۵-۱۵۳ در کتاب: مذاهب و فلسفه در آسیای وسطی. تألیف کنت دوگوبینو، ترجمه م. ف ، سال و محل طبع نامعلوم است.

۲۶- كتاب قرن بديع. صفحه ۱۷۰ .

۲۷- رجوع کنید به مأخذ ۱۴.

تحلیلی در باب حیات طاهره" دکتر نصر ةالله محمد حسینی ١٥- طاهره قرة العين. حسام نقبايي، محل طبع نامعلوم است، صفحه ٥٣، خوشه هايي از خرمن ادب و هنر جلد ٣، لندگ، ۱۹۹۲.

٧٩- رجوع كنيد به مقاله "تا ببيني وجه حق را بي نقاب". امین بنانی، مجله نیمه دیگر، شماره ۱۶–۱۵ (۱۳۷۰)، صفحه ۶۲ .

۳۰- "برده را برداریم بگذاریم که احساس هوایی بخورد" صفحه ۵۶.

٣١- كتاب قرن بديع. صفحه ١٧٤.

٣٢- جهت آشنایی بیشتر با مسئله زن در جوامع اسلامی و نهایتاً تثبیت جایگاه جناب طاهره به کتب ذیل مراجه نمائید:

The Veiland the Male Elite a Feminist Interpretation of Womens Rights in Islam. Fatima Mernissi.

Dreams if Trespass. Fatima mernissi.

The Forgotten Queens of Islam. Fatima Mernissi.

٣٣- رجوع كنيد به صفحه ١٢٩ در مأخذ ذيل:

Dreams of Trespass. Fatima Mernissi. Adison -Wesley (1991)

٣٢- سه سال در ايران. تأليف كنت دوگوبينو، ترجمه ذبيح الله منصورى، طهران، سال چاپ نامعلوم است. در مورد افسانه بردازی های سیهر و هدایت رجوع کنید به صفحات ۱۹-۱۹ . در مورد رضا قلی خان هدایت گوبینو مینویسد: " رضا قلی خان کسی است که بسیاری از تذكره هاى تاريخي ايران را اصلاح نموده و دنباله تاريخ کشور را تا امروز نوشته و یگانه عیب کتابی که در این خصوص تدوین کرده اینست که به خرج ناصر الدین شاه نوشته شده زیرا بهتر این است که نویسنده این گونه کتاب آزادی زیادتری در تدوین کتابهای خود داشته باشد." (صفحه ۱۹) همچنین در رابطه با تاریخ نویسی سپهر و مقایسه آن با ۲۸- حضرت اعلی در توقیع عربی بیانی به این مضمون سبک تارخ نویسی اروپایی، گوبینو مینویسد: "مورخ اروپایی دارند: الحدى مجاز نيست كه در علم طاهره ترديد نمايد. او وقتى كه كتاب مينويسد بايد مندرجات كتابش متكى بكتب از واقعیات امر بدیع آگاه است" رجوع کنید به مقاله "پژوهشی تاریخی گذشتگان نه کتاب افسانه باشد ... ولی مورخین

ایر انی بذکر مأخذ پایبند نیستند و ممکن است شخصی ده جلد جلد شخم ریاض اللّغات بازیخ بنویسد بدون این که مأخذ هیچ یک از مندرجات خود را ذکر نماید."(صفحات ۲۱-۲۰) شاید منظور گربینو از "ده اسامی که با حروف «ض»، «ط»، «ظ» و «ع» جلد تاریخ" روضةالصفا هدایت بوده است.

۱۳۵۰ اژدهای هفت سر. باستانی پاریزی، طهران (۱۳۵۲) ، منتشر شد.

منتشر شد.

منتشر شد.

قیمت هرجلد ۲۵ دلار کانادائی برای کانادا و ۲۵ دلار امریکائی برای خارج از کانادا می باشد.

سایرکتب تألیفی جناب دکتر ریاض قدیمی تاریخ ادیان ۲ دلار تاریخ ادیان (ترجمهٔ انگلیسی) ۵ «

وریح ادیان اربها الله ۲۰ « جمال ابهی حضرت بها الله

حضرت روّح، عیسی ابن مریم

(مسحیّت و مذاهب آن) ۳۰ «

خصائل اهل بهاء و فرائض اصحاب شور ٦ «

رياض اللّغات (جلد اوّل) ٦٠ «

رياض اللّغات (جلد دوم) ٦٠ «

رياض اللّغات (جلد سوم) ۵۵ «

رياض اللّغات (جلد چهارم) ۲۰ «

رياض اللّغات (جلدينجم) ٦٥ «

رياض اللّغات (جلد ششم) مم اللّغات (جلد ششم)

سلطان رسل حضرت ربّ اعلىٰ ٧ «

سيّد رسل حضرت محمّد،

اسلام و مذاهب آن ۲۵ «

گلزار تعالیم بهائی میانی ۳۵ «

علاقه مندان میتوانند سفا رشات خود را با چک و یا حوالهٔ بانکی به نشانی زیر ارسال دارند.

مؤسّسهٔ معارف بهائی (A.B.S.P.) کارتهای

اعتباری ویزا و ماستر کارد نیز قبول مینماید.

Kamran Nejati A. B. S. P.

9 Blue Jay Ave. 596 Upper Sherman

Brampton ON Hamilton ON

L6T 3Z8 Canada L8V 3M2 Canada

۳۶ - قرةالعين شاعره آزاديخواه و ملى ايران. معين الدّين محر ابى، كان آلمان (۱۹۹۴).

٣٧- رجوع كنيد به مأخذ ٢٩.

۳۸ - زن در دوره قاجار. بشری داریش. محل چاپ نامعلوم است(۱۳۷۵). صفحه ۱۶۷.

٣٩- ياد بعضى نفرات ٧٧١ .

۴۰ - تاریخ مذکر علل تشتت فرهنگ در ایران. صفحه ۱۵.

. ۲۰ ماخذ ۲۰

۴۲- رگ تاک. دلارام مشهوری. پاریس (بهار ۱۳۷۹).

جلد اول صفحه ۲۱۸.

۴۳ مأخذ ۴۲ صفحه ۱۸۷ .

۴۴ مأخذ ۴۲ صفحه ۲۱۸ .

۴۵ مأخذ ۴۲ صفحه ۲۱۹ .

۴۶ مأخذ ۲۰ .

۴۷ رجوع کنید به فصل ۴:

Veils and Words, The Emerging Voices of Iranian Women Writers, Farzaneh Milani.

Syracuse University Press. (1997)

۴۸ رگ تاک جلد اول صفحه ۲۱۹.

۴۹ - طوبی و معنای شب. شهر نوش پارسی پور. انتشارات اسیر اک. طهران (۱۳۶۸)، صفحه ۲۵.

۵۰ در حضر. مهشید امیر شاهی. انتشارات شرکت کتاب.
 لوس آنجلس (۱۹۹۵) صفحه ۲۲۶.

۵۱ - کتاب قرن بدیع صفحه ۱۷۸ .

۵۲ ما نیز مردمی هستیم، گفتگو با محمود دولت آبادی، امیر حسن چهل تن و فریدون فریاد. نشر پارسی (۱۳۷۲) صفحه ۲۴۹.

### ایواوغلو، دهکده بهائی

### نوشته سعید اردوبادی

ترجمهٔ عنایت الله اقتصادی

متن ضميمه ترجمه ايست از صفحات ۴۲،۴۳ و قسمتي از صفحه ۴۴ كتاب حياتيم ومحیطیم(حیاتم و محیطم) این کتاب مجموعه ایست از یادداشتهای محمد سعید ار دوبادی، وی در این کتاب از خود، از محیط زندگی خود و از مسافرتهایش که در خلال سال ۱۸۷۲ تا ۱۹۲۰ انجام داده سخن میگوید. او در یکی از سفر هایش از جلفا بمقصد شهر خوی چند روزی در روستای ایواوغلو، محلّی که تقریباً بین شهر جلفا و خوی قرار دارد، باتفاق همسفرش خیرالدین بیک در خانه ملًا حسین مرثیه خوان که بهائی بوده منزل میکند و آنچه را که در روستای ایواوغلو و در خانه ملًا حسین دیده مشروحاً شرح میدهد. کتاب بزبان ترکی آذری نوشته شده و در سال ۱۹۹۶ در باکو با الفبای کیریل چاپ و منتشر شده است. گفتنی است که محمد سعید اردوبادی هم مانند اکثر همقلمان معاصر خودش که برای روشنگری افکار ایرانیان قبل از مشروطیّت قلم میزدند، چنانکه از نوشته هایش بپداست با دین و دیداری میانه خوبی نداشته و معیارش در اينمورد، متأسفانه، اعمال اكثر عالم نمايان مذهبي آن دوران بوده است.

> به روستای ایواوغلو رسیدیم. درشکچی بما تکلیف کرد که بخانه او ورود كنيم اما ما راضى نشديم، (لذا) او ما را به خانه شخصی بنام ملّا حسین مرثیه خوان هدایت کرد و ما شب را در آنجا ماندنی شدیم. روستای "ایواوغلو" بین جلفا و شهر خوی واقع شده است. دو هزار خانه دارد. این ده گسترده شده در دو بهائی است.

> > ساحل رودخانه "قورى چاى". مالك

ساعت دو و نیم بعد از ظهر آنروز زمینهای پر برکتی است.خانه ها در تمیز منزل کرده بودیم. در طبقه کوههای پست ساخته شده اند. در که برودخانه "قوری چای" میریزند ضیاءالله جویا شدم او گفت: و بوسیله این چشمه ها یکباب آسیاب و یک موتور بنبه پاک کنی بكار مشغولند. تمام سكنه ده بهائي هستند، ملاحسين مرثيه خوان هم

ما در طبقه یائین اطاقی خنک و

طرف شمال روستا در دامنه بالای ساختمان اجتماع عدّه زیادی را احساس ميكرديم، علَّت اجتماع داخل ده چندین چشمه جریان دارد اینهمه جمعیت را از پسر ملاحسین،

"از طرف حضرت عبدالبهاء لوحه (لوح) نازل شده، محفل بهائیها (امشب) در خانه ما منعقد میشود، پدرم هم مرید (مدیر) محفل است.

من پرسیدم: "عجبا پدر تو در حالی

می کند"؟

او گفت: "چه عيبي دارد، بهائي بودن طریقتی است و مرثیه خوانی ابها (الله ابهی) را در شکل هیکل کلیّات در خصوص وضع بین الملل هم هنری است"

> کردم و دیگر نخواستم چیزی بگویم. نوشته بود: امًا دلم میخواست آنچه را که در در دیار خط شده صاحب علم لوحه (لوح) نازل شده بدانم. خير الدين بيک (همسفرم) خوابيده لوح (حضرت عبدالبهاء) بود. من بمنظور دیدن ملاً حسین لوحه (لوح) عبارت از اینست: اظهار رضایت کرده و گفت: "دین حیات است. ما یک دین جهانی است، تمام حرب خوار است، صلح مهربان اظهار این حرفها خواست حرفهای اساس دین الهی است. من وارد محل محفل شدم که در یک صلح انوار آسمانی. منعقد شود.

> > ارزشمندی پوشانده بود، همه این نوشته ها شعارهای بهائی ها بود، عکس های رنگی هم در آن میان جلب توجه میکرد: آنها عکسهائی از مسجد (مشرق الاذكار) عشق آباد، خواهيم ماند" از عائله (حضرت) عبدالبهاء و

خوشنویس مشهوری بنام مشکین (حضرت) عبدالبهاء (حضرت) قلم. اثر مشكين قلم كلمه (لوحه) الله دختری نشان میداد، و در زیر

بنده باب و بهاء مشكين قلم

بطبقه بالا رفتم. ملا حسين از اينكه "حرب خرابي است، صلح باعث من اشتیاق بدیدن لوحه (لوح) دارم عمران عمومی; حرب ممات، صلح

ملائک سماویه.

نشنیدند، بنابراین بلای حرب برایشان مستولی خواهد (شد) لاکن ما بهائیها در محاربه بیطرف

بود. از آن میان دو قطعه خیلی زیاد از آن پرده برداری شود. بالاخره خودش را عقب بکشد روبرو نشدم.■ نظرم را جلب کرد یکی از آنها همه آمدند. پارچه اطلس را از روی تصویر یک خانم بهائی بنام لوحه (لوح) برداشتند. لوحه (لوح)

که بهائے است مرثیے خوانی هم "قرةالعین" بود و یکی دیگر اثر عبارت بود از کپی دستخط عبدالبهاء بعد از مقدّمات و ذكر سخن رانده بود.

با شنیدن این جواب من سکوت تصویر مشکین قلم، بخط خودش در لوحه (لوح) درباره روابط انگلیس و آلمان، آلمان و روسیه، فرانسه و آلمان و فرانسه و روسیه مطالبی آمده بود و در خاتــمه آن درباره وقوع جنگی در آینده نزدیک خبر داده و در این جنگ بیطرف ماندن بهائیها را توصیه کرده بود. من همه این خبرها را چهار پنج ماه قبل در روزنامه های سوسیال دموکرات بلژیک خوانده بودم. از انسانها برادران ما هستند" و با است. حرب مقتضای طبیعت، صلح طبقه بالا به پائین آمده و در یک صندلی که در مقابل اطاق ما گذاشته بی محتوای دیگری پیش بکشد! ولی حرب ظلمت اندر ظلمت است، شده بود نشستم. یکی از دختران ملاً حسین برای من چائی آورد. اطاق بزرگ و درازی قرار بود حرب مانند گرگ خونخوار، صلح ملاحسین درباره باتربیت بودن دخترش برای من تعریف کرد. دیوارهای اطاق را دستنویس های دوم، دنیا بتعالیم بهاء(حضرت راست راستی هم دخترش دختری بهاءالله) عمل نکردند، دعوت ما را با ادب و با تربیت بنظر میرسید و ظاهرش مثل دختران ایرانی نبود. او دختری بود با اندامی متناسب و ظریف. اسمش را از پدرش جویا شدم گفت اسم او بهیّه است. بهیّه روی لوحه (لوح) پارچه اطلس سبز خودش را در مقابل مردها عقب همچنین عکس هائی از رنگی کشیده شده بود که بعد از نمیکشید. اصولاً در روستای مسافرت (حضرت) عبدالبهاء بامریکا آمدن همه شرکت کنندگان در محفل ایواو غلو با زنی که از دیدن مردها

### رساله سياسيه و امين السلطان برگی از تاریخ عصر جدید

### دكتر شاپور راسخ

حاصله و فساد و فتنه" ناشى از مداخله علماء در امور سیاسی و مملكتي را بامين السلطان اخطار کرده بودم و شایسته است که دیگر این اشتباه گذشته را تکرار نکند و میدانیم که حدود سه ماه بعد یعنی ۵ ماه پس از صدارت مجددش امین السلطان هنگام خروج از مجلس که در یادداشت های خطی میرزا شوری بدست شخصی بنام عباس آقا صراف آذربایجانی که خود را عضو ۱۹ ساله در ارض مقصود" آمده انجمن شماره ۴۱ فدائیان ملّت معرّفی میکرد مضروب و کشته شد و باحتمال قوى تنها مشروطه خواهان در یشت این قتل نبودند بلکه انگشت روحانیون نیز در کار بود کما آن که "وقايع اتفاقيه" ضمن اخبار جولاي ۱۹۰۳ خود (مطابق ربيع الثّاني ۱۳۲۱ ه.ق) تلگراف علمای کربلا و نجف به یادشاه در شکایت از تعرفه های گمرکی و تفویض امور گمرکات به بلژیکی ها را درج کرده بود که در آخر آن آمده بود: "ما اتابک اعظم

در این باب شبهه نیست که هر چند حضرت عبدالبهاء مسجون و تبعيدي

از جمله الواح مهمّه حضرت باوضح عبارت مرقوم گردیده" و اشاره آن حضرت به لزوم عدم مداخله روحانیون و علما در امور حکومت و سیاست است که مضرات حاصله از آن در گذشته و حال توسط حضرت عبدالبهاء بصراحت بيان تشریح شده بود. گفتنی است که میرزا على اصغر خان امين السلطان چنان بديع بشروئي تحت عنوان "شادماني مخاطب رساله سیاسیّه بوده است (۲) و او در میان رجال سیاسی ایران یگانه صدر اعظمی بود که توسط سه بادشاه متتابعاً (ناصر الدّين شاه – مظفر الدّين شاه و محمد على شاه قاجار) به خدمت منصوب شد و ۲۲ جمادی الاول ۱۳۲۵ مقارن است با حدود ۲ ماه بعد از تصدی مجدد میرزا علی اصغر خان که از زمان مظفر الدين شاه لقب اتابك اعظم يافته بوظیفه صدر اعظمی بامر محمد علی شاه (ربیع الاول ۱۳۲۵) و گوئی در را نمیخواهیم"(۳) آن لوح حضرت عبدالبهاء هشدار

میدهند که من قبل "جمیع مضر ات

عبدالبهاء که کمتر مورد بحث و شرح محققان قرار گرفته است رساله سیاسیّه است که به شهادت خود آن حضرت در سنه ۱۳۱۰ ه.ق از قلم مبارکش صادر شده "و یک سال بعد یعنی د ر سنه ۱۱ بخط جناب مشکین قلم و تاریخ آن سال در بمبئی طبع و تحقیق شد و منتشر در آفاق گشت"(۱) در طبع طهران که از روی نسخه مطبوعه هندوستان بسال ۹۱ بدیع و باهتمام جناب محمد لبيب در ۵۴ صفحه به قطع کوچک انتشار بیدا كرده لوحى از حضرت مولى الورى مورّخ ۱۱ جمادی الاول سنه ۱۳۲۵ ه.ق در صدر آن رساله نقل شده که بموجب آن در آن رساله "حقوق مقدّسه دولت و حقوق مرعیّه ملّت و مقتضیات بین راعی و رعیت و روابط بین سائس و مسوس و لوازم مابین رئیس و مرئوس مرقوم گردیده" ضمنأ حضرت عبدالبهاء تصريح میفرمایند که در رساله سیاسیه که چهارده سال قبل تألیف شد "جمیع مضر ات حاصله دو فتنه در آن رساله دولتین ایران و عثمانی بودند معذلک رساله سیاسیّه محدود به قضیّه رابطه نظر به عظمت و كمال شخصيت آن حضرت بسیاری از شاهزادگان -رجال دولت و دیگر مسئولان دو دولت مذكور با آن حضرت ارتباط حضوری یا مکاتباتی حاصل کردند و بی گمان دو نخست وزیر (صدر اعظم) ايران عصر قاجار امين السلطان و مستوفى الممالك از آن زمره هستند کما آن که حضرت عبدالبهاء ضمن شرح احوال و اوصاف سلیمان خان تنکابنی در تذكرة الوفاء بياني را در زمينه محافظه احبّای مظلوم که توسط وی بامین السلطان فرستاده اند نقل میفرمایند(۴) و در پایان مشروحه ای درباره رابطه صدر اعظم با جامعه اهل بها ذکر نموده و از احضار مجدّد امين السلطان بصدارت عظماى مظفّر الدين شاهي (١٣٢١-١٣١٤ ه.ق) یاد و اضافه میکنند که "در بدايت في الحقيقه حمايت ميكرد ولي در اواخر در مسأله شهدای يزد كوتاهي كرد ابدأ حمايت و صيانت ننمود و آن چه شکایت کردند اُذن صاغیه نداشت.عاقبت جمیع شهید شدند (۵) لهذا او نیز معزول و منكوب. علم افراخته منكوس شد و دل و جان امیدوار مأیوس گردید"

دین و حکومت نیست مباحث دیگری را نیز از جمله درباره فلسفه حکومت و وظائف دولت و تكاليف علما و فقها و هم چنین حقوق مردم و انتظاراتی که از آنان میرود مشتمل است که بحث تفصیلی آن فرصتی و موقعیتی دیگر می طلبد(۶) در این مقاله نقطه نظر تنها موضوع باسخ عملى امين السلطان برساله سياسيّه است امـاً این موضوع محتاج به مقدّمه ای درباره حیات و اعمال و افعال امین السلطان است که شناسائی بهتری برای خوانندگان عزیز در مورد مخاطب آن رساله شریف خطیر خلاصه میشود: حاصل گردد.

> در مورد زندگی امین السلطان اسناد و كتب تاريخ متعدد است دائره المعارف ايرانيكا در جلد دوم خود مقاله ای را بقلم کالمار به اتابک اعظم اختصاص داده، كتاب صدر اعظم های سلسله قاجاریه ازیرویزافشاری (نشر وزارت امور خارجه ایران ۱۳۷۲ ) و تواریخ مربوط به عصر قاجار چون ایران عصر قاجار از میس لمبتون (ترجمه در ۱۳۷۵) و تاریخ معاصر ایران ازتأسيس تا انقراض سلسله قاجاريه اثر بیتر آوری (ترجمه در ۱۳۷۹) و

خاطرات سیاسی امین الدوله (چاپ سوم در طهران ۱۳۷۰) و تاریخ اجتماعی و سیاسی ایران در دوره معاصر ازسعید نفیسی (چاپ -۴ ۱۳۶۱) و ده ها کتاب دیگر در این زمینه را میتوان نام برد ۰ همه زندگی سیاسی امین السلطان که حدود ۱۶ سال صدر اعظم ایران بوده (در عهد ناصری در فاصله ۱۳۱۳ تا ۱۳۰۵ هجری قمری در عهد مظفری از ۱۳۱۳ تا ۱۳۱۴ و بار دیگر از ۱۳۱۶ تا ۱۱۳۲۱ هجری قمری و بالاخره در عهد محمد على شاه در همان سال ۱۳۲۵) در چند اقدام و عمل یا واقعه

اول - دادن امتیازات متعدد به روس وانگلیس یا اتباع آنها. دوم -همراهی با شاه در چند سفر به اروپا که خود عواقب سیاسی و اقتصادی ناگواری (از جمله ضرورت استقراض از دولتین مذکور) بدنبال داشت. سوم - مواجهه با مخالفت شدید مردم به پشتیبانی عدّه ای از علما و روحانیون چون میرزای شیرازی بهنگام اعطای امتيازات مذكور (خصوصاً در قضيّه دادن انحصار دخانیات به شرکت انگلیسی تالبوت -٧- ) كه بيگمان مقدّمه ساز انقلاب مشروطیت ایران ۱۹۰۵–

۱۹۰۶ بود و چهارم- تقسیم مقامات بین خویشان ونزدیکان (۸) پنجم-فطانت وهشیاری بسیار علی رغم سواد و تحصيلات محدود و توانايي اودر تسلط كامل بر همه امور مملکتی خصوصاً در سالهای آخر سلطنت ناصرالدين شاه و قدرت دسیسه سازی او برضد مخالفان خود از جمله امين الدوله اصلاح طلب (عصر مظفری) بطوری که مذهبیان تجدید صدارت او را از پادشاه خواستار شدند ، ششم - سعى مداوم و مستمردر جلب حمایت وموافقت علما وروحانیون که البته در مواردی هم با ناكامي مواجه شد .

در مورد مطلب اخیر نقل خلاصه آن که کالمار J. Calmard در جلد دوم دايرة المعارف ايرانيكا نوشته (ص ۸۸۷) بمورد است : هرچند اتابک اعظم متهم بعیاشی و خوشگذرانی است اما هرگز وظایف دینی خود را مورد مسامحه قرار نمیدهد مراسم ماه محرم و خصوصا روضه خوانی در منزل او همراه با اسراف و ولخرجی برگزار میشد و افراد مختلف مذهبی نظیر سید ها وفقرا از حاتم بخشى اوبهره مند میشدند (۹) اتابک بسیاری از ابنیه مذهبی و عمومی را ساخت از جمله باپول خود در سال ۱۳۰۵ معادل

در اطراف صحن نو محل مقابر بزرگان عصر قاجار ازجمله خود را معین کرد ایوانی هم در بارگاه حضرت معصومه ساخت وشاه عبدالعظیم در شهر ری را تعمیر کرد و قبر شاه نعمت الله ولى در ماهان

چنان که استاد سعید نفیسی نوشته ۳۸) است (۱۰) عوامل متعدّدی موجب قدرت گرفتن روحانیون در عصر قاجار شد باعتقاد او "سیاست مذهبی دوره صفویّه چندان زیان آور نبود زیرا که یادشاهان آن خاندان روحانیان را تنها برای ایجاد نیروی باطنی و روحانی در برابر اهل تسنن ایران کرده بودند و خواستند (از سوی شمال شرقی ازبکان حنفی و از سوی مغرب ترکان عثمانی) ... با این همه هرگز به روحانیون آزارگر آن آزادی را نمیدادند که بر جان و مال مردم دست اندازی کنند.

شاهان صفوی خود را سایه خدای و جانشین پیامبر در روی زمین و بیشوای روحانی می دانستند و ناچار روحانیون دیگر دست نشانده ایشان و بیرو فرمانشان بودند ... در دوره روحانیون جز ادای وظائف شرعی ایستادند چنان که تحقیقات تازه مانند

۱۸۸۷ م صحن نو قم را بنا کرد و خود کاری نداشتند و کسی ایشان را بر جان و مال مردم مسلّط نمی کرد (امّا) قاجارها چون به سر کار می آمدند خود میدانستند که مردم ایران پادشاهی ایشان را مشروع و بحق نمی دانند بهمین جهت از آغاز، روحانیان را که پشتیبان خود ساخته بودند بر مردم چیره کردند" (ص -۹

علاوه بر عامل تكيه بر روحانيت برای حصول مشروعیّت، بسبب يشتيباني علماء براى بيشرفت مقاصد سیاسی (چون جنگ با روس ها در زمان فتحعلی شاه که روحانیان آن را جهاد و غزای با کافران اعلام کردند) موجب آن شد که روحانیان "اختیاراتی که از دو سوی خطرهائی متوجه بیش از آن چه برای ادای وظائف شرعى خود لازم داشتند بدست آوردند" و بعد هم روحانیون با تمام قوی برای حفظ و تقویت آن اختیارات كوشيدند و در نتيجه در مقابل هر اصلاحی که اوضاع را بضرر طبقه ایشان دگرگون کند (از جمله اصلاحات اداری و مالی زمان امیر کبیر و در عهد میرزا حسین خان مشير الدوله، تأسيس دار الفنون و تعليم علوم جدید که نوعی رقابت با حوزه های علمیه شیعه تلقی شد و هم چنین افشارها و خاندان زند هم چنان با اقتباس تمدن و معارف غرب) بسختی

و همكاران او يا حتى مطالعات حامد الگار H.Algar بر این حقیقت گواهی میدهد (۱۱)

در مقاله آذر طبری که در مجموعه مقالات مذهب و سیاست در ایران تألیف نیکی کدی (۱۹۸۳) بطبع رسیده چنین آمده که در دوره قاجاریه روحانیون نقش و نفوذ خود را توسعه بسیار دادند و اعمال نظارت خود را بر اراضی موقوفه وعده کثیری از فونکسیون های اجتماعی و سیاسی بر قرار کردند و با دریافت خمس و زكوة به مكنت فراوان دست يافتند و حتى علاوه بر صدور احكام شرعى توانستند که باجرای مجازات های مذهبی نیز دست یازند. بتفاوت از دوره صفویّه، علماء یعنی روحانیون قادر هستند که بحمایت از مردم شاکی، در مقابل دولت موضع گیرند لذا كراراً در طى قرن نوزدهم میلادی توده مردم را بر ضد حکومت تجهیز کردند. بعد از نیمه قرن نوزدهم زمینه های منازعه بین روحانیان ودولت بسط بیدا کرد زیرا مقامات روحانی مخالف اقدامات و ابتكارات دولت در جهت مدرن مقاومت مأیان در برابر اصلاحات از مخالفان حکومت قاجار امید خود را صدارت و اقتدار بستگان امین

بررسی های نیکی کدی N.Keddie یک طرف ناشی از ترس از دست باصلاح ارگان های موجود قدرت از دادن مقداری از مزایای خود بود و از طرف دیگر به مخالفت با اعطای امتیاز به علمای خارجی غیر مسلمان همبستگی دیرین آخوندها با جمعیت کسبه و بازرگانان جلوه عینی تازه ای در آن دوره بیدا کرد و آن براه افتادن جنبش هائی از جانب علما بضدیت با نفوذ اقتصادی و فکری مغرب زمین بود در این روزگار، البتّه روحانیون انحصار بیان نارضائی مردم را ندانستند چه طبقه جدیدی در ایران مرکب از روشنفکران بیدا شده بود که طالب اصلاح و تجدید بود و تکنولوژی غرب و نحوه مدیریت و حکومت غربیان در ایران پذیرفته گردد. مخالفت آنان با رژیم کهنه، درست در جهت مقابل مخالفت علماء قرار داشت زیرا آنان طالب اصلاح در همه سطوح برای مدرن ساختن دولت و برقراری حکومت مشروطه بودند امّا پس از آن که یک سلسله رفرم های نیم بند دولتی شکست

دست داد و در نتیجه میدان را برای تاخت و تاز روحانیون آزاد گذاشت. در خاطرات سیاسی امین الدوله که مربوط می شد (ص۴۹۰ آن کتاب) پس از غروب ستاره اقبال امین السلطان، در سال ۱۳۱۴ ه.ق بصدارت در دستگاه مظفرالدین شاه منصوب شد و طی دو سال تصدی خود باقدامات اصلاحی متعدّدی دست زد (چون تأسیس کارخانه ها-ایجاد مدارس نوین که شرحش بیرون از حیطه این مقاله است) ولی باز ناچار شد جای خود را بامین السلطان بسیر د (۱۳۱۶) چنین آمده که در طی ١٠ سال كه امين السلطان كار ضمن مخالفت با دادن امتیازات به صدارت عظمی در عصر ناصری را خارجیان عقیده داشت که حاکمیت عهده دار بود خصوصاً سالهای آخر، ملّی در صورتی حفظ می شود که شاه که از امکان هر نوع اصلاحی در امور مملکتی مأیوس شده بود همه اوقات خود را به تفریح و لهو و لعب می گذراند "و تألمات روحانی خود را به تعلقات خاطر و عيش و عشق ظاهر مرهم مي نهاد ... " و به حفظ صحت اهتمام بليغ ميكرد و مي خواست از احوال مملکت که حضرتش را افسرده و دانتگ میکند هیچ نشنود و روزگار ایران را نداند. سازی و تقویت حکومت قاجار بودند. خورد بخش تجدّد طلب در میان از این تغافل پادشاهی و غرور

السلطان و سکوت یأس آمیز دیگران صورت مملکت هم مختل شد"(ص ۱۸۳)

بعید نیست که امین السلطان که از یشتیبانی جمعی از علماء برای تجدید صدارت دوم خود در عصر مظفری بهره برده محرتک مخالفت همان علماء نسبت بصدارت امين الدوله بوده زيرا بر امين الدوله ايراد مي کرده اند که ۱-به مسلک اروپائی موافق است ۲- نظر به سابقه خصوصيت با سيد جمال الدين اسد آبادی و میرزا ملکم خان کوشاست که ایران را مملکت قانونی کند و "تدریجاً اختیارات و اقتدارات سلطنت ایران را به مشروطیت تبدیل كند"حقيقت اين است كه علماء مخالف "خيالات اصلاحي امين الدوله" از قبيل ترویج معارف، ترتیب قشون، تنظیم مالیه، جلوگیری از توقعات نا محدود ملاها و ممانعت آنها از دخالت در سياست مملكت" بودند.

پیتر آوری عقیده دارد که یک بار امین السلطان در دومین مرتبه حضور سیّد جمال اسد آبادی در طهران(۱۲) سعی کرد که سیّد را وسیله ایستادگی در برابر روحانیون کند "بعلاوه بدنیا نشان دهد که قصد انجام دادن اصلاحات با بهره وری از خدمات یک مسلمان غیرتمند معاصر

را دارد امّا سیّد بعنوان یکی از مخالفان شاه ایران را ترک گفت" (ص ۱۹) و به عبارت دیگر امین السلطان نتوانست به مقصد خود دست

اگر این مطلب درست باشد از طرز برخورد "دو پهلوئی" فرد امین السلطان نسبت با قدرت روحانیون حکایت میکند طرز برخوردی که نه فقط در دوره قاجاریّه بلکه در عصر پهلوی ادامه یافت یعنی از یک سوی میل شدید بهره مندی سیاسیون از پشتیبانی طبقه روحانی و از سوی دیگر وحشت از مداخله بی رویه آنان در امور مملکتی و معارضه با طرح ها و سیاست های دولت .

قرائن و ظواهر حكايت از آن نمى كند امين السلطان به شيوه امير كبير ميرزا حسين خان مشير الدوله و يا امين الدوله اهتمامى جدّى در تفكيك مذهب از سياست كرده باشد و بالنتيجه پاسخ مثبتى از جانب وى برساله سياسيه حضرت عبدالبهاء ديده نميشود. تواريخ بهائى از ملاقاتى كه مظفر الدّين شاه و امين السلطان در اروپا با نماينده جامعه بهائى آن زمان اروپا با نماينده جامعه بهائى آن زمان خانم ست لوا گنسينگر داشته سخن مينويسد(۱۳) كه اين ديدار در سفر مينويسد(۱۳) كه اين ديدار در سفر سال ۱۳۱۹) مظفر الدّين شاه سال ۱۳۱۹) مظفر الدّين شاه

واقع شد و "تأثير اين ملاقات و تقديم نامه در شخص مظفرالدّين شاه و صدر اعظم بسيار عميق بود و هر دو قول مساعد (به دادرسی مظلومان) دادند ولی عملاً نتيجه ای بر آن مترتب نگرديد"

ناگفته نماند که دو سال بعد در سال ۱۳۲۱ ه.ق واقعه یزد در ایام حکومت ثانی شاهزاده جلال الدّوله روی داد که در آن مورد هم چنان که قبلاً اشارت رفت مسئولان حمایت و صیانتی از بهائیان ستمدیده نکردند. شگفتی است که سالها بعد هم ظل السلطان و هم محمود میرزا جلال الدّوله در سفر اروپائی حضرت عبدالبهاء بحضور مبارک رسیدند اولی هم تقصیرات گذشته خود را بگردن پدر خویش ناصرالدّین شاه افکند و دوّمی تقاضای عفو از خطئیات سابقه کرد(۱۴)

سخن را با کلامی از حضرت عبدالبهاء که مکرراً در الواح مبارکه آن حضرت تأکید شده خاتمه میدهیم که مکرراً به طور ضمنی از طبقه روحانی که سبب شورش مردم بر ضد حکومت و عامل تفرقه و پراکندگی بوده انتقاد شده است: "از اضطراب ایران و ایرانیان مرقوم نموده بودی البته در خاطر مبارک است(هست) که بکرات و مرآت،

صریح به غایت توضیح، در بدایت انقلاب بدو طرف مرقوم گردید که باید دولت و ملّت، مانند شهد و شکر آمیخته گردند والا فلاح و نجاح محال است، ایران ویران گردد و عاقبت منتهی به مداخله دول متجاوره شود"(مكاتيب ۵ صفحات ۱۷۳ −۵) ■

#### بادداشت ها

- (۱) رک. مکاتیب مبارکه جلد ۵-صفحات ۱۷۳ مخاطب این لوح مبارك طهران - آقا سيّد نصرالله باقر اف است.
- (۲) میرزا بدیع بشروئی در یادداشت روز یک شنبه ۲۱ نوامبر ۱۹۱۵ مطابق ۱۳ محرم ۱۳۳۴ مینویسد: "شب را کتاب سیاسیّه میخواندم و از جناب حاجی (میرزا حیدر علی) سؤال میکردم که چگونه نازل شده. فرمودند امین السلطان سؤال کرد که آیا علماء باید مداخله ای در سیاست بکنند؟ در جواب این بیانیه نازل شد که مداخله علماء همیشه سبب خرابی بوده و این را بوضوح شرح فر مو دند"
- (٣)اين شكايت نامه مربوط به دور دوم صدارت امین السلطان در عصر مظفری است یعنی در فاصله ۱۳۱۶ و ۱۳۲۱ ه. ق
  - (۴) تذكرة الوفا- ص ۲۱۲-۲۰۶
- این وقایع مربوط به جون جولای ۱۹۰۳ (معادل ۱۳۲۱ ه. ق) است

# نوشتهٔ پریوش سمندری

زندگی نامهٔ ایادی ممتاز امرالله جناب میرزا طرازالله سمندری، شخصیتی که در دوران طلعات مقدّسهٔ امر بهائی، حضرت بهاءالله، حضرت عبدالبهاء و حضرت وليّ امرالله به خدمات شایسته ای موفّق بوده و در دوران قیادت حضرات ایادی امرالله و زمامداری معهد مقدّس اعلی به اعلاء كلمة الله در شرق و غرب عالم مفتخر گشته است.

بهای کتاب طراز الهی در بیش از ۱۳۰ صفحه با جلد مقرّائی طلاکوب ۵۰ دلار و با جلد شمیزی طلاکوب ۴۰ دلار است.

Association for Bahá'í Studies 596 Upper Sherman, Hamilton, ON L8V 3M2 Canada Tel: (905) 388 0458 Fax: (905) 388 1870 Email: pibs@sprint.ca Website: www.absp.org

~00~~~00~~~

(۶) رجوع شود به دفتر ششم سفینه صفح ۳۸ به بعد

عرفان از انتشارات مجمع عرفان (در (۱۱) از کدی Religion and Politics دست تهیّه)

(۷) عواقب اعطای امتیاز استخراج نفت (۲۹۹۱) and State in Iran

جنوب به دارسی از اتباع انگلیس کمتر (۱۲) در زمان ناصرالدین شاه قاجار از آن نبود

(۸) رک برویز افشاری کتاب یاد شده

(۹) در این مورد نویسنده مذکور به (۱۳) حیات حضرت عبدالبهاء- ص نوشته های براون – صفائی و امیری ۱۲۳

استناد مبكند

(۱۰) كتاب سابق الذكر - جلد ۲ - از (بانگلیسی)- صفحات ۲-۱۶۱ و ۳۴۶

in Iran (۱۹۸۳) از الگار ۱۸۹۱ یعنی حدود دو سال قبل از صدور رساله سياسيه (۱۴) رک بالیوزی- حضرت عبدالبهاء

دكتر سيروس توفيق (شاخسار)

## حیات و خدمات جناب سید مصطفی رومی

ایادی امرالله در هند و برمه

#### مقدّمه

روش تبلیغ و اشتهار ندای امر بیوسته در تغییر و تحول بوده است: در صدر امر هر فرد مؤمن بیام ملکوت را به دوست و خویشاوند و همکار خود میداد و در اثبات حقانیت امر سر و جان نثار ميکرد.

یکی از دانشمندان امر بشارت ظهور موعود را بسمع مشتاقان میرساند و ادلّه عقلی و نقلی میآورد وسيله اصلى تبليغ شد و مبلغين سیّار، اکثراً بتنهائی، به شهرها و قری و ممالک دیگر سفر کرده با حکمت و بیان به تربیت روحانی نفوس مييرداختند. بسيارى از نخستين بهائيان، چه در ايران و چه در اقالیمی چون امریکا و هند و ژاپن و استرالیا، بر اثر این تماسها و كوششهاي فردي اقبال كردند.

سپس، در شصت سال بیش واحدهای تازه ای در زمینه تبلیغ به وجود آمد، و تشکیلات، و جامعه بهائی هم حائز سهمی بزرگ در

کمیسیونهای تبلیغی هفتگی با شرکت مستعد، خاصته در آفریقا و آمریکای پنج تن از دوستان نزدیک و همسایه لاتین و آسیا و یاسیفیک، ترجمه و در هر کوی و شهر تأسیس گشت، تا هم از استیحاش مردم از اعتقادات تأسیس کلاسهای تربیت امری اطفال اهل بها بكاهد و هم بر شركت همه احبًا در امر تبليغ بيفزايد. ثانياً جلسات بزرگی – که در ایرا<u>ن</u> تحری حقیقت خوانده میشد - برای اعظم فزونی یافت. چندی بعد بیوت تبلیغی که در آنها معرفی امر به عموم و عدّه بیشتری در نقشه پنج ساله جاری هم تأکید بر

> از متحریان تشکیل شد. این دو مشروع، هم در سطح عمومی و هم در جامعه جوانان و دانشجویان، مورد استفاده قرار

مهاجرت احبًا به اهداف، خصوصا كلاسها و خدمات ديگر است. از نیمه دوم قرن گذشته و طی نقشه دهساله جهاد كبير اكبر و نقشه نه جناب سيد مصطفى رومي ساله بيت العدل اعظم، فصل تازه ای در تبلیغ امر باز کرد و با وجود این انتصارات و تجربیّات، تبليغ جمهور و اقبال گروههای بزرگ از مردم اقالیم اهداف شروع شد. در این دوره روشهای نوینی در تبلیغ بومیان و روستائیان و قبائل به زبانی ساده و همراه با دعا و

گسترش و توسعه امر شد. ابتدا و با اعزام مبلّغین سیّار به جوامع توزیع جزوه ها و کتب بهائی و و تزیید معلومات مصدقین، از مرد و زن، امر در قاطبه کشورها مستقر و مشتهر شد و عدد بيروان اسم

سفرهای کوتاه مدت تبلیغی و تربیت امری جوانان و اطفال گذارده شده و صفحات نشریات بهائی حاکی از فعالیت های فردی و گروهی احباء در تبليغ و تشكيل كنفرانسها و

که تاریخ استقرار امر را در هر كشور غنى ساخته ، مطالعه زندگى نامه خادمان امر در گذشته بسیار مفید و جالب است و اندرزهای گرانبهائی به نسل امروزی میدهد. سرودهای روحانی به کار گرفته شد یکی از این خادمان متقدّم ، که هم

در زمینه تبلیغ نفوس و هم تأسیس و تقویت تشکیلات بهائی موفق بوده و برمه نگاشته اند نقل میکنیم: عمری طولانی را در سفرهای اول، تلگرام مبارک تبلیغی و نگارش و ترجمه آثار گذرانده، جناب سید مصطفی رومی مقیم هندوستان و برمه بوده است، که پس از شهادتش در سال ۱۹۴۵ مقام ایادی امرالله از طرف حضرت ولى امرالله به او عنايت شده است. (۱) شرح حال او در جلد دهم دوره عالم بهائي مربوط به سالهاي ۱۹۴۴ - ۱۹۴۶ و اخيراً در كتاب انوار (Lights of Fortitude) اصطبار مجموعه شرح حال همه ایادیان امرالله بقلم جناب دكتر بارن هارير Barron Harper درج شده، ولي مورخ جليل – شادروان عزيزالله سلیمانی - هم در سفر خود به یاکستان در این زمینه تحقیق نموده و چند نامه جناب رومی را خطاب به دوستان و محافل روحانی (ترجمه آزاد) هدایت منعکس نموده است. در نگارش زندگینامه ذیل از سه منبع فوق و نیز عالم بهائی جلد سیزدهم استفاده شده است.

در صدر شرح حال، مضمون تلگرام تسلیت حضرت ولی امرالله را یس از شهادت جناب رومی و سیس مطلبی را که حضرت ولی امرالله در لوح قرن God Passes) (By ضمن احصای ترقیات امر در

اقلوب از درگذشت مهاجر ممتاز امر جناب سید مصطفی مغموم است. خدمات طولانی او، چه در است. تأبیداتی که شامل حال او قرار میدهد. احبای برمه باید آرامگاه او را مکان مقتسی بدانند. شایسته است در سراسر هند محافل تذکر شایسته در بزرگداشت نام امر مسئلت مرکنم و خود هم سیصد لیره برای این منظور تلگرافی ارسال ميكنم. "نقل از لوح قرن:

و برمه (در دوره میثاق) شایان توجّه بود؛ چه این جامعه ساعی و مترتقی، که از بیروانی با سابقه ادیان مختلفه زرتشتی و هندی و بودائی و سیک و اسلام تشکیل شده، ممالک، بر اکندند. موفّق به تأسیس تشکیلات امری در نقاط دور دستی چون ماندالای و دیدانو در برمه گشتند. در قریه اخير لااقل هشتصد تن ايمان آورده

دوره حضرت عبدالبهاء در هند و و موقوفات دیگر برای پرورش افراد و بسط امر بوده اند."

جناب رومی در سال ۱۸۴۶ میلادی در خانواده یک بازرگان بغدادی مقیم مدرس (هندوستان) متولّد شد و در جوانی بسیار یای بند فرائض و تبلیغ و چه در استقرار نظم اداری، شعائر اسلام بود. در سال ۱۸۷۶ زینت بخش عصر رسولی و تکوین وقتی جناب سلیمان خان تنکابنی (ملقب به جمال الدين از قلم جمال بوده وی را در زمر ایادیان امرالله قدم و معروف به جمال افندی در هندوستان) مشغول سفرهای تبلیغی در اقطار هند بود موفق به دیدار و استفاضه از او شده در التزامش به سفر پرداخت و درس ایمان و محبت فراموش نشدنی او تشكيل شود. و تواضع و ادب از او آموخت. مشارکت احبّای هند و برمه را در جمال افندی نخستین مبلغ سیّاری بود بنای آرامگاه آن خادم جلیل و نبیل که به امر جمال مبارک، و در جواب استدعاى حضرت افنان مقيم بمبئی، برای ابلاغ بیام ملکوت به مردم مستعد هند، اعزام شده سفرهای بسیار در آن اقلیم مینمود. تحصیل و در جلد هشتم مصابیح دوم، توسعه فعالیتهای امری در هند از جمله سفرهای تبلیغی آن دو در سالهای ۱۸۷۸ تا ۱۸۸۱ سفر به برمه و سنگایور و جاوه و مالزی و سیام بود که بذر امر را همه جا مخصوصاً در جوامع اسلامی این

آفتاب ایقان وقتی در دل جناب رومی پرتو افکند که لوح رئیس صادر از قلم اعلى به كلكته رسيد و او آنرا به اشاره جناب جمال افندی صاحب مدرسه و محكمه و شفاخانه در حضور چند تن از احباء تلاوت

كرد و خود هم منقلب شد. تاريخ اين انقلاب قلبی و ایمان قطعی او سال ۱۸۷۷ بود که جمال افندی خبر آنرا به عرض مبار کرساند و در جواب لوحی به افتخار رومی جوان صادر

جناب رومی (۲) پس از چند سال ملازمت و شاگردی جمال افندی از استاد جدا شده اقامت در برمه را برگزید، و اگر چه سفرهای متعددی به چین و هند نمود به موفقیّت خود - از بودائی و مسلمان و مسیحی -متکی و مسرور شده مرکز فعالیت خود را برمه، مخصوصاً دو شهر رانگون (Rangoon پایتخت برمه) و ماندالای (Mandalay)، قرار داد. زبان مادری او عربی بود ولی در نتیجه سالها تحصیل و کار و سفر و دو ازدواج به زبانهای انگلیسی و فارسی و ترکی و لردو و برمه ای و بنگالی و گجراتی و سانسکریت تسلّط یافته بود و آثار مفیدی - اعمّ از ترجمه و تصنیف - از او بجای مانده در کار تبلیغ مورد استفاده بوده است.

خصوصیات این رجل دانا و توانا را میتوان به این شرح خلاصه کرد:

### ١ - قدرت بيان و استدلال و احاطه به کتب مقدسه

راهنمای جناب رومی در تبلیغ نخست کتاب ایقان و دیگر الواح و

آثار قلم اعلى و سپس مفاوضات براى تبليغ هر مبتدى اوقات زيادى حضرت عبدالبهاء (پس از انتشار در سال ۱۹۰۸) بوده است. بردباری در صحبت با متحریان حقیقت را از مربی خود، جناب جمال افندی، آموخته، و چون در الواح متعدد امر به حکمت و بیان میفرمایند با دیگران با مهر و محبت و صمیمیت دوستی نموده به زبان نرم رفع شبهات و سپس تعالیم امر جدید را بیان کرده است. در در تبليغ و تعليم و تربيت مردم برمه استدلال هم اصولي را مانند "درخت را میتوان از میوه اش شناخت" یا "آفتاب آمد دلیل آفتاب" متذکر شده نفس ادعا و استقامت و نفوذ كلمه انبیای الهی و قدرتشان را در تقلیب و تربیت نفوس دلیل راستی آنها میآورده است. معجزاتی را که پیروان ادیان گذشته وجه حُجیت انبیاء شناخته اند، به این دلیل که جز معدودی از معاصران و نزدیکان انبیاء آنرا درک نمیکنند، و در نتیجه دین تقلیدی میشود نه تحقیقی، و افی به مقصود نمیدانسته است.

یک روش جناب رومی پرسشهای ساده و گام به گام از اعتقادات مبتدی و سپس مقایسه آنچه در قبل واقع شده با آنچه در این ظهور مشاهده میشود بوده است. وی بسیار معتقد به صحبت كافي با مبتديان و تكميل دانش و اطلاع ايشان بوده، و از نوشته هایش معلوم میشود که تصنیف این ناچیز را مطالعه نموده.

صرف تنویر و تعلیم او میکرده و این روش را به احباء و محافل روحانی توصیه مینموده اسیت. در نامه ای که برای معرفی یک مبتدی از رانگون به احبّای کراچی نوشته تذکر میدهد که چون صحبت کافی با مبتدی نشده شما مواظبت کرده با او صحبت بفرمائيد. صورت اين معرفّی نامه، مورخ ۳۰ ژانویه ۱۹۲۸، با کمی اختصار چنین است: "حامل رقيمه جناب دهرمودين نور الدين از دوستان اين بنده و عمله یک کشتی جنگی انگلیسی که در رانگون لنگر انداخته بود هستند. اکثری از عمله وایور (یعنی کشتی) آمد و شد میکردند وبسیاری ایمان آوردند، ولى از خوف اينكه در وايورات جنكى اختلافات مذهبي نباید حاصل شود دین و ایمان خود را میپوشانند ... بسیاری هستند که قلبا بهائی اند و مناجات هم میخوانند ... ولى صحبت زياد نديده اند كه تربیت شده باشند. لذا نیمه کاره باقی مانده اند. تاوقتی که محفل روحانی مرکزی هندوستان قوتی بیابد و صندوق خیریه ذخیره ای داشته باشد که بتواند مبلغین را به هر طرف گسیل سازد، این مردم باید به همین حال باقی بمانند. جناب دهرمودین واپورش در کراچی آمده ... و كتاب المعيار الصحيح به زبان اردو

شخصی است مؤمن و در همه کشتی یک نفر است و زیاد صحبت ندیده. به حكمت ايشان را تربيت بفرمائيد."

### ٢ - تشكيل مؤسسات امرى و محافل روحانی

جناب رومی از حامیان نظم اداری، بخصوص تشكيل محافل روحاني در شهرها و قرای هند و برمه بوده است. او نه تنها مأموريت تشكيل محفل روحاني شهرهائي چون بمبئي را از طرف حضرت عبدالبهاء يافته بلکه در تأسیس محفل روحانی ملی هند و برمه سهیم و خود چند سال عضو آن بوده است. در شرح حال هائی که درباره او نوشته اند تأكيد شده كه به سفر و تبليغ اكتفاء نکرده، و هر جا عده ای به امر روی می آوردند آنها را در تشکیل محفل روحانی و صندوق خیریه و کلاسهای امری تشویق و کمک میکرده است.

یک نمونه بارز این خصوصیت تشکیل مؤسسات امری در قریه دیدانو (Daidanaw) است که پس از تصدیق هشتصد تن از سکنه آن (یا چهار پنجم جمعیّت) قریه عبدالبهاء ناميده شد، اقبال اين جمع داستان جالب و کم نظیری دارد که مناسب است بر مبنای شرح مندرج در جلد دهم عالم بهائی، ضمن یادبود جناب رومی، نقل شود. (۳)

دیدانو برای دادخواهی در زمینه ملک و آب رعایا در محکمه ای در پایتخت حاضر بوده، ولی چون نزد کمک مبنمود. کرده است ضامن معتبری بسیارد و بعداً دعوی را اقامه و تعقیب کند. بهائى بنام عبدالكريم، كه اتفاقاً حاضر و ناظر بریشان حالی کدخدا بوده بی آنکه او را بشناسد ضامن او شده و از این طریق به استیفای حقوق روستائیان کمک درده است. پس از این موفّقیت، مردم ده خود میآوریم: مجلسی که برای سیاسگزاری از او ترتیب داده اند پرسیده اند آیا سُنی یا سیّد مصطفی رومی تعلیم و ترویج روستائیان مفتون گفتار و رفتار عبدالکریم شده رومی را هم بمیان خود خوانده اند، و او با بیانی ساده و دلنشین حجبات آنها را زائل ساخته تعاليم و احكام امر بهائي را بر شمرده است . در نتیجه بسیاری

ایمان آورده اند، و سالهااست که آن

قریه بنام عبدالبهاء و قریه بهائی در

ماجری آن بوده که کدخدای قریه قریه مذکور رفت و آمد داشت و در تأسيس مدرسه بهائى و تشكيلات امری و خیریه و تربیت نفوس

دادگاه شناخته نبوده قاضی حکم نامه دیگری از جناب رومی باقی است که انعقاد اولین انجمن شور روحانی منطقه ای برمه را در ولمي در رانگون کسي او را نمي رضوان ۱۹۳۵، با اشاره به شناخته تا ضمانت کند. فقط مردی تدابیری که در خنثی کردن اقدامات سوء اعداء بعمل آمد گزارش نموده است. این مکتوب به فارسی و مفصل است، ولى چون حاوى مطالب تاریخی است خلاصه آنرا با حفظ سبک شیرین جناب رومی

را مدیون ضامن مذکور دانسته در "چون سفر احباء به ماندالای مقدور نبود، قرار شد در قریه نورانی عبدالبهاء مجتمع شويم و اين ذرّه شیعه است. او جواب داده است فانی برای ترتیب مایلزم پیش از هیچ یک، بلکه به دیانت جدیدی که وقت در قریه حاضر باشم. لذا در سوم ایریل با ریل درجه دوم حرکت میدهد ایمان آورده است و آن یکتا کرده بعد از ظهر چهارم وارد قریه پرستی و ایمان به همه انبیای الهی نورانی شدم. دیدم تنی از احباب به و یگانگی نوع بشر است. سرگرمی تمام در تزیین چفته یا سایبان موقّتی از نی و برگ مشغول است و بحدی در زینت دهی این شاهنشین اهتمام نموده که محل حسادت همسایگان مسلم شده ... معلم مدرسه مسلمین بعد از ورود این بنده به رانگون رفت و وضع را در جمعيت العلما توصيف نمود. قرار دادند جلو تشكيل كانونشن را برمه شهرت دارد. جناب رومی به بگیرند و از تجّار بزرگ شهر

اپریل حاکم از راپرت این مردم به خبردار شدم فوراً با اتومبیل رفتم و با حاکم و دو معاونش ملاقات کردم نهایت انبساط نمودند. از یک طرف و هر سه را داخل سایبان کانونشن بهائیان آوردم. یکی از آنها مرا از شارع عام با نوشته به خط جلی در سی سال قبل میشناخت و به دوتن دیگر معرّفی کرد. آشنا شدیم و گفتگوی امری شروع کردم. مطمئن الخاطر شدند و به هر سه كتاب دکتر اسلمنت را که قرار بود در صدارت (ریاست) این بنده روی درباره اسم مدرسه، حضرت ولی كانونشن مجّاني توزيع كنيم داديم. از تخته سياه بزرگ نوشته بر شارع امرالله قبول ننموده فرمودند مدرسه کلانتر در جواب گفت عددشان یک و میزها از خانه خود و همسایگان شود. ينج بهائيان است و خطر فتنه و فساد بالمرّه نيست؛ از بوديّه و هندو و زرتشتی و مسیحی و یهودی و بود که جای نشستن برای احباب رومی به دوستان و همگنان محمدی در دین بهائی داخل شده اند نمانده بود ... پس از قرائت اشعار و نام وخشوران را با احترام ستایش میکنند. فساد از مسافرین هند است مقدم)، ابتدا صدر نشین (ناظم یا که به این قریه میآیند و بنای مجادله رئیس جلسه) در معرقی دین بهائی (پذیرائی) برگشنند و روز بعد چند لهالها در بیان تاریخ امر ۴۵ دقیقه مأمور آمدند و در سایبان وارد شدند نطق نمود. ثالثاً مس میامیا تحت و چون تشفّی خاطر حاصل نمودند مدرسه و ملأی مسجد قدغن كامل نمودند که مبادا احدی با اهل بها نزاع كند.

... بعد از ظهر هشتم مس لهالها،

کمک مالی خواستند ... در هفتم پسر و دختر خود، جوانی بودائی، بیایند، ولی پولیس و کلانتر گفتند از جناب سیّد غلام، منشی محفل حکومت اجازه نیست. هیجان آمد و با اتومبیل خود به قریه روحانی رانگون و چند تن دیگر وارد شده و چون بنده کمترین وارد شاهنشین شدند. شب احبای الهی با مهمانی خدا ملاقات در هم پارچه ای سفید و طولانی بر انگلیسی و برمه ای با عنوان All Burma Baha'i Convention آویزان کردند، بسیار جلوه نما بود. روز نهم نام ناطقین را در تحت آوردند و تخته ها بصورت نیمکت آماده نمودند. جمعیّت بقدری زیاد ۳- محبّت فوق العاده جناب و مناجات و تقریر افتتاحی (خیر عنوان امر بهائی چیست ۳۰ دقیقه معرفت مظاهر الهيّه را تقرير نمود و مناجات خوانده شد. قبل از نطق امروز صبح از جانب علما و

بزرگان مجتمع در قریه مسلمین

كانونشن مذكور دو تصميم مهمّ گرفت؛ اول، توسعه امر تبلیغ را در كلّ مملكت برمه منظور دارند، و ثانیاً برای ترویج سواد و خط و تهذیب اطفال مدرسه ای بنام حضرت ولی امرالله در قریه عبدالبهاء تأسيس نمايند، و چنين کردند، یعنی اعانات جمع آوری نموده زن و شوهری را برای تعلیم و تربیت نونهالان به قریه آوردند. عدّه مسلمین قریه تحقیق نمودند. عام نصب کردند. احباب کرسی ها هم به اسم حضرت عبدالبهاء تسمیه

جناب رومی خود صاحب فرزند نشد، ولى با همه مانند پدرى مهربان و دوستی نیکخواه رفتار میکرد. میگذارند. یس از مهمانداری پانزده دقیقه نطق کرد. ثانیاً مس وقتی مقیم برمه شد با دختری از خانواده مختلط هندی و برمه ای ازدواج کرد و پس از صعود این همسر اول همسری از مردم برمه به قریه مسلمین رفتند و به معلم نطق کرد. در آخر، صدر براهین گرفت. در نامه های او احترام و محبّت به آن دو، که به امر بهائی ایمان داشته اند، دیده میشود. از جمله در یک نامه میخوانیم: "چون هر دو بير - يكي ٨٨ ساله و مس میامیا و جناب عبدالرشید با اجازت طلبیدند که در مجمع بهائیان دیگری (منظور همسر دوم) ۷۶ ساله و ذریه (بی فرزند) و بی عواطف صمیمی جناب رومی را از خویش و تبار و بی کس و یاور و نامه نیل که در سن ۹۳ و پس از نتها و وحيد و فريديم به فكر آمد به دست خود از برای هیکلی که حامل امانت الهي بوده قرارگاهي (آرامگاهی) معین نمائیم."

در نامه های دیگر درباره وضع مالی و جسمی خود نوشته است: "... خادمه آستان مبارک ... یعنی قرينه حاليه همه وقت دارائي مينمود ميكرد) ... ما هيچ نداريم و غم هيچ محفل روحانى ماندالاى بوده ولى روز نفس بقدری تنگ شد که شفا داد. در حالت بیماری هم بستری نشده شب و روز در اتمام تحرير و تصحيح كتاب مشغول بودم. مردم متحیر بودند که مرض نمونیه (ذات الجنب) سخت است و این شخص چرا با تب و بخار بستری نشده ... گفتم کار کار خدا این رحلت عظمی به افق ابهی نقطه اولی و جناب انیس را در اگر به اتمام نرسانم احدی را یارای تكميل آن نيست .. بنده حاضرم

گلستان جاوید ماندالای .."

دریافت خبر صعود میس مارثا روت به یکی از دوستان فارسی صادقه ای هم هست، در مییابیم:

"گرامی تعلیقه رفیعه آن یار جانی کردم و بسیار گریستم · با سواد تلغراف مبارک حضرت ولى امر يزداني ارواحنا لاحزانه يك خدمت مقدّس الفدا که دارای خبر فاجعه جانکاه و مهمان او بودم (از مال خود خرج صعود خواهر جان روحاني امةالله الموقنه المومنه مبلّغه شهيره ... نداریم ... این بی بضاعت در میس مارثا روت به افق ابهی و ملا زمینه ساختن و حمل صندوق عرش ترجمه و تحریر بیانات مبارکه اعلی بود ... شرف وصول پیمود مطهر حضرت اعلی به ارض اقدس لازمه محافل ملک برمه مهمان ... این خواهر جان در سفر اولینش بعمل آوردند همواره به نیکی یاد در سنه ۱۹۱۴ در بحبوبه جنگ ... قرینه خدمت میکرده است ... چند که تازه ایمان آورده بود و احبای در نهایت استحکام و ظرافت تهیّه آمریک ایشان را راهنمائی کرده نزدیک به هلکت بودم، ولی خدا بودند که پس از دیدن این فانی به ساحت اقدس حضرت مولى الورى سفر نمایند ... رأسا بر این نابود محض وارد شد ... منزل برادر زن گرفتند. متوفّی در نزدیکی حظیرة القدس

رانگون سكونت فرموده مهمان

احبّای الهی بود ... از آن سفر تا

مبارکه علیا و حضرت حرم مبارک و خواهر عزیز مارثا روت و قرینه زبان هند نوشته و حاوی مکاشفه دومی این فانی هر چهار ایستاده تبسم ميفرمايند. سر از سجده بلند

مینمودم که ناگاه عیاناً دیدم صدای

الله ابهی بلند است و حضرت ورقه

نام جناب مصطفی رومی و یاران برمه با خدمت مبروری که در میشود. احبای برمه تابوت مرمرینی نمودند، و جناب رومی و چند تن دیگر آنرا در سال ۱۸۹۹ با کشتی به حیفا آورده تقدیم حضرت عبدالبهاء كردند و مورد عنايت قرار

چنانکه میدانیم حضرت عبدالبهاء در نوروز ۱۹۰۹ فرصت را مناسب دانستند که عرش اطهر حضرت است .. حیات و ممات در قبضه همواره این فانی را مراقب حال بود حضور یاران مجاور و زائر در اقتدار او است. این جزئی کار ها را و دلجوئی مینمود ... غرض، این صندوق مرمرین فوق قرار دهند و خواهر جان را همیشه بالمشافهه بیاناتی در این زمینه بفرمایند تا هیچ زیارت مینمودم ... در صبح ۸ ماه شبهه ای باقی نماند. مقام اعلی در برای لبیک گفتن .. حتّی قبر هر اکتبر ۱۹۳۹ پس از ادای فریضه نقطه ای بر دامن کرمل، که جمال دومان را آماده ساخته ایم، در نماز در سجده رفته از برای همه قدم آنرا تعیین فرموده دستور ابتیاع دوستان خیر دنیا و آخرت را مسئلت زمین و بنای بقعه مبارک را به

حضرت عبدالبهاء صادر نمودند ساخته شد.

### اثار و سبک نگارش جناب مصطفى رومي

علاقه ای که به سفر و ملاقات با تسلّط جناب رومی به چند زبان و مردم داشته در نگارش و ترجمه هم صاحب ذوق و استعداد بوده است. نگارش او را جالب و ممتاز ساخته یک تألیف او بنام معیار الصحیح به است. آثار صمیمیت و فروتنی از زبان اردو، کتابی در معرّفی و اثبات حقانیت امر بهائی بوده که در اقليم هند مورد استفاده قرار داشته است. وی کتاب ایقان، کلمات زبان برمه ای ترجمه کرده و در (بجای متشبّث شدن)، پوشاندن بوده است. بعلاوه مجلّه الاشراق را ورغلانيدن (تحريک كردن)، سال مقالات و اخبار امری به و وخشور (پیغمبر) انگلیسی و برمه ای، و گاه به ۲- الفاظ مرکب فارسی که در فارسی و اردو، در آن نوشته است. ایران امروز متداول نیست: مانند در سال ۱۹۱۱ وقتی انجمن بزرگی با شرکت پنج هزار تن برای بيروان اديان مختلفه در الله آباد هند جرح)، شكست و بست (تخريب)، رومی خواستند. ( چون خود او از (قهوه خانه)، پرورده (خانه زاد) این سفر معذور شد، جوانی بهائی ۳- الفاظ عربی: مانند معتزل (خانه

در انجمن خواند.)

تألیفات دیگر جناب رومی در مصابیح هدایت به تفصیل مذکور است. ایشان در اواخر عمر کتب امری و آثار و الواح خود را تقدیم جناب رومی صرفنظر از همت و محفظه آثار در ارض اقدس نمودند. مؤانستش با آثار امری سبک منشآتش ظاهر است و در استفاده از الفاظ - چه عربی و چه فارسی سره - تسلّط نشان ميدهد.

الفاظ جالب مورد استفاده مكرر او مکنونه، مفاوضات عبدالبهاء، و را میتوان در چند گروه نکر کرد: مجموعه مناجاتهای بهائی را به ۱- الفاظ فارسی سره: مانند آویختن ترجمه مقاله شخصی سیاح هم سهیم (کتمان کردن)، آشوبیدن (شوراندن)، روش زندگی جناب رومی در برمه تأسیس و اداره کرده چند گریزندگان (فراریان)، چیو (غارت)

> شب باشی (شب را در محلّی گذراندن)، گرفت و گیر (توقیف و حصول آشنائی و دوستی میان حبس)، زد و کوب (ضرب و تشکیل شد تهیه خطابه ای در چوب زنی (تأدیب بدنی)، نشستن گاه معرّفی دیانت بهائی را از جناب (اقامتگاه، خانه)، دکان چای فروشی

هندی، بنام نارایان رائو، خطابه را نشین)، متبنا (فرزند خوانده) و خط (نامه).

۴- الفاظ انگلیسی که به الفبای فارسی نوشته شده، ولی در فارسی معادل دارند و لذا مصطلح نشده اند: مانند كانسل (شورا)، افيسر (مأمور) كرنل (سرهنگ)، رجستر (ثبت رسمی کردن) و ریل (راه آهن).

رومی منشآت خود را به ابیات عربی و فارسی زینت میداده ولی توجّه اصلی او به معنی و حقایق بوده است نه الفاظ، و از این حیث هم تشابهی با همنام خود - جلال الدّين مولوي رومي، شاعر و صوفى گرانمایه ایران - داشته

علاقه جناب رومی به تبلیغ و تعلیم و تألیف به اندازه ای بوده که نیمی از اوقات را به کسب معاش و نیمی دیگر را به خدمت امر اختصاص میداده است. وقتی به دعوت تاجر بهائی دیگری - بنام میرزا مهدی رشتی - و در سمت منشی و معاون او به شانگهای (چین) رفته است متفق القول بوده اند که در سال ششماه به تبليغ و تشكيل محافل روحانی و ششماه دیگر را به قبول سفارش از بازرگانان دیگر و

داد و ستد بگذر انند. پس از ورود اتومبیل به برمه (حدود سال ۱۹۳۰) را در خرید یک اتومبیل به کار انداخت به این نتیجه که ساعاتی از روز آنرا به اجاره مسافرین بدهد و در بقیه ساعات برای دیدار با احبا و حضور در جلسات بهائی و خدمات مورد محافظت دوستان قرار گرفت. دیگر از آن استفاده کند.

> زیارت ارض اقدس و تشرّف حضور حضرت مولى الورى موفق شده است. الواحى هم از قلم اعلى و کلک میثاق به افتخار او نازل شده

سالهای کهولت جناب رومی، آرامگاه مخصوص ایشان بود. بخصوص از سال ۱۹۴۳، مقارن با حضرت ولى امرالله يكي از اهداف بروز نا امنی های شدید در برمه و حمله ملَّى گرايان بودائي به اقليت تأسيس محفل روحاني ملَّى برمه الحق علمي نقل شده است، ولي نتيجه های هندی، که اکثراً مسلمان یا (بصورت جداگانه از هندوستان) یکی است، و آن شگفتی غیر بهائیان از

این اقلیتها در رانگون و ماندالای محسوس تر بود، و اگر چه دولت جناب طرازالله سمندری انتخاب و جناب رومی، با آنکه سالخورده بوده حکومت نظامی در کشور برقرار تأسیس شد. (۴) است، قسمت بزرگی از دارائی خود کرد اغتشاش یک چند ادامه داشت و خون بیگناهان ریخته میشد. جناب یادداشت ها: رومی به خواهش احبّای قریه عبدالبهاء از ماندالای به این قریه منتقل شده در سن نود و نه سالگی ولی در یکی از حملات، مهاجمین این شرح اند: رومی چند بار به عسرت افتاده و به تخریب و سوزاندن عمارات از از فروش اشیای قیمتی خود و جمله حظیره القدس و مدرسه بهائی همسرش روزگار گذرانده است. در و خانه محل توقف جناب رومی چند جا تصریح میکند که هرگز پرداخته ایشان و دو کودک و نه اعانه ای از تشکیلات نگرفته و سالمند دیگر را به هلاک رساندند، هرگاه قادر به برداخت مخارج سفر بنحوی که موجب تأثّر همگان از آن عذر خواسته است. او سه بار به تاریخ شهادت مذکور در راپرت به جان هنری هاید دان . محفل روحانی ملّی هند و برمه ۱۳

> این فاجعه تأسف شدیدی هم در جامعه بهائی بجای گذارد، و چنانکه که صورت یکی از آنها در جلا در اول این شرح دیدیم تلگرام هشتم مصابيح هدايت نقل شده است. حضرت ولى امر الله مشعر بر تسليت احبًا و مخصّص داشتن جناب رومي **پایان زندگی جناب رومی** به مقام ایادی امرالله و دستور بنای رانگونی بوده است.

مارچ ۱۹۴۵ ثبت شده است.

نقشه دهساله جهاد كبير اكبر را

۱۹۵۹با حضور ایادی امرالله

۱- حضرات ایادی که پس از صعود به ملکوت ابهی از طرف حضرت ولی امرالله به این مقام مخصتص شده اند به

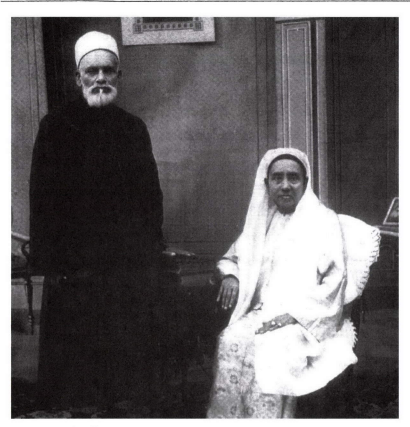
جناب دکتر جان اسلمنت، حاجی ابوالحسن اردكاني (معروف به حاجي امین)، میسیس کیث رنسام کهلر، میس مارثا روت، جناب عبدالجليل بيك سعد، جناب سيّد مصطفى رومى، جناب محمد تقى اصفهاني، جناب لوئي جرج در اقلیم بهناور هند و برمه نبوده از جمله بسیاری از بودائیان شد. گریگوری، جناب روی ویلهام و جناب

۲-علَّت شهرت جناب رومي به اين نام آن بوده که والدینش از عراق به هندوستان رفته بودند، و چون در گذشته حکومت عثمانی که بر عراق نیز حاکم بوده - روم شرقی خوانده میشده او را در هند رومی نامیده اند. شهرت دیگر ایشان سید مصطفی

۳- این ماجری در مصابیح هدایت (جلد هشتم) با کمی تفاوت، و از زبان یکی از احبّای پاکستان بنام محفوظ بهائی بوده اند، شد. غارت و آزار قرار دادند ، و این محفل در سال فداکاری یک (یا چند) فرد بهائی در راه

استیفای حقوق آنان بوده است. چون شرح منتشر در جلد دهم عالم بهائي بلافاصله پس از شهادت جناب رومی نوشته شده، و مجلدات عالم بهائى تحت نظر حضرت ولى امرالله تهيّه ميشد، ماجرای مذکور را از آن منبع نقل كرديم.

۴- جناب مصطفی رومی در سال ۱۹۲۴ یک سلسله مقالات تاریخی، ذیل عنوان "بیشگامان امر بهائی" در مجله بهائی مگزین منطبعه در شیکاگو به زبان انگلیسی منتشر نمود. این مقالات تاریخی از نظر اطلاع بر کیفیت استقرار امر در هند و برمه و شخصيت و خدمات جناب جمال افندى كمال اهميّت و فايده را دارد، و حاكى از استادی جناب رومی در ثبت وقایع و مذاکرات و استدلالات امری است. در نخستین مقاله چگونگی آشنائی جناب رومی با استاد خود در مدرس و پیوستن به او در سفرها، با وجود مخالفت پدر، و پیش از آانکه هنوز به امر مبارک ایقان داشته باشد، بیان میشود و احترام و جذابیت جناب جمال بعلت منازعات ژاپن و انگلستان در افندی نزد مردم هند – از هندو و بودائی و مسلمان - عیان میگردد. برمه و خارج قطع بود، و دو نماینده حكام و راجه ها و فرمانروايان و علمای هند و برمه تحت تأثیر محبّت و حكمت جناب جمال الدين قرار گرفته حل بسیاری از مسائل خود را از او خواسته در برآوردن احتیاجات او - هم درباره ایام اخیر جناب رومی بدست مانند مسكن و وسيله نقليّه - پيشقدم آوردند. پس از آن هم برخى از بوده اند. حتى وقتى برادر جوان حاكم ر امپور از اسلام روی گردان شده و به جمع طبیعیون می پیوندد، حاکم به دنبال جناب جمال افندی میفرستد و از او در



ایادی امرالله جناب سیکد مصطفی رومی و همسر ایشان حدود سال ۱۹۳۰

بازگرداندن برادر به دین و ایمان مدد پایتخت واقع ومحل اجتماع دوستان و ميخواهد.

۵- در سالهای جنگ دوم جهانی و جنوب شرقی آسیا، ارتباط میان احبای محفل روحاني ملّيهند -جنابان اسفنديار تنها در نوامبر ۱۹۴۶ توانستند به برمه رفته با احبًا ملاقات كنند و اطلاعاتي شادروان دكتر رحمت مهاجر ايادى سنتر رانگون در یک خـیابان اصلی امر و مرام و مسلک بهانیان بودم) ■

تشکیل محافل و کلاسهای مختلف بوده است، و برخی از احبّاء با نامهای فارسی از نوادگان بهائیان ایرانی هستند که حدود یک قرن پیش به هند و برمه هجرت کرده اند. با وجود عزلت سیاسی و تحدیدات دولتی و فقر بختیاری و دکتر محمد ابراهیم اقمانی- عمومی، حیات بهائی احبا مورد توجه همگان است و مقامات کشوری نظر مساعد به آنان دارند. (نگارنده در یک مأموریت به رانگون در سال ۱۹۷۶ در بهائی سنتر به حضور احبّاء خاصته مهاجران ممالک اطراف، مخصوصاً افرادی از خاندان ایرانی هدایتی، شرفیاب شدم، و شاهد احترام مقامات امرالله از برمه دیدار کرده اند. بهائی دولتی به آنان و آگاهی ایشان از تعالیم

از كتاب از باغ تا غزل

از لطيف ناظمى: شاعر افغانى

### اگر به خانهٔ من میروی

اغلب تأثیر شعرای ایرانی را در آثار شعرای افغانی میتوان دید ازجمله شعر زیر که اشاره ای به شعر فروغ فرخ زاد دارد. فروغ میگوید:"اگر بخانه من آمدی برای من ای مهربان چراغ بیاور" و عنوان شعر زیر"اگر بخانه من میروی" است که در نهایت زیبائی و دلتنگی شاعر از دوری وطن در آن منعکس است:

اگر به خانهٔ من میروی بهار بیاور هزارکوچه لبالب زخوشه خوشهٔ خورشید چمن چمن پر از آواز سبز سبز قناری دریچه ها پر از آن آبی مشبک من کن هیوای تازه و نمناک دره دره وحشی چو آفتاب نشیند به شانه های هریوا شبی بدزد شمیم تمام تاکبنان را طنین شکوه خیل کبوتران خدا را سلام من برسان بر اسیر درهٔ یمگان چهار خمکده از باده های تلخ نرون را گلاب وعنبروعودوسپندومشک وقناویز زکوچه باغ پر از یاد خاطرات قدیمی

سبد سبد گل نارنج از آن دیار بیاور هزار باغ پر از سایهٔ چنار بیاور و برکه برکه نسیم ز رودبار بیاور ستاره های فروزنده بی شمار بیاور سکوت سنگی و معصوم کوهسار بیاور از آن غروب به شبهای انتظار بیاور گل بهار ز دامان گل بهار بیاور گل بهار ز دامان گلبهار بیاور ز شهر زلزله ها، لعل آبدار بیاور دو مهر ماه انارم ز قندهار بیاور گلاب و صندل و ریحان جویبار بیاور شبانه بگذر و یکدسته بوی یار بیاور شبانه بگذر و یکدسته بوی یار بیاور

\* \* \*

برای من خبر شهر سوگوار بیاور به فصل غربت من طوریادگار بیاور

چه یاوه بافته ام من چه انتظارغریبی زکوی و برزن من مُشت مُشت خاک پراز خون

نوشته ناتان رونشتاین

ترجمه: صادق مهربان

# بيداركردن دوق تبليغ

اقدام به تبلیغ اگر از روی عشق وعلاقه نباشد نتيجه معكوس خواهد بخشید. این حرکت ممکن است منجر به یک جهش کوتاه مدّت گردد که چون با احساس قصور واهمال توأم است نه تنها نتيجه مطلوب ازآن حاصل نخواهد شد بلکه برای رفع خستگی ناشی از آن نیز مدّتی وقت لازم داریم. هرقدر در امر تبلیغ بیشتر كوتاهى كنيم بهمان اندازه بر میزان قصور و کوتاهی ما افزوده خواهد شد تا جائی که برای دفاع از خود مقرّ و پناهگاهی میجوئیم و حتّی از ذکر کلمه تبلیغ و یا کوچکترین شرکتی در آن خودداری میکنیم. در این موقع یک نوع احساس رخوت روحانی ما را فرا میگیرد و گرچه ایمان خود را بحضرت بهاءالله قلبا حفظ میکنیم ولی نسبت بامر بیگانه میشویم. در نهاد ما یک نوع کشمکش عمیق روی میدهد که از دسترس ما دور است ولى از وجود آن آگاه هستیم زیرا دردی دائمی غیر قابل توصیف قلب ما را فشار میدهد و شدّت این ناراحتی موقعی که تنها هستیم باهجوم افکار در مغز افزایش

می یابد با وجودی که میدانیم با شروع فعّالیّت تبلیغی این درد و ناراحتی مرتفع خواهد شد ولی در مقابل آن مقاومت میکنیم وازاينكه لـزوم تبليـغ را بما یادآوری کنند بیم و نفرت داریم. نامه ها و مطالبی که ما را به تشدید فعّالیّت در امر تبلیغ تشويق ميكنند فقط بمنظور انجام وظيفه مطالعه ميكنيم ولى آنها را نوعی مالامت و سرزنش می پنداریم. در بعضی موارد این درخواستهای تبلیغی را بمنزلهٔ فریاد نامطبوع ناامیدی و یأس تلقی میکنیم و آنها را شأن امرالله نميدانيم وعقيده داريم كه امر الهي هرگز نبايد بچنين مرحلهای از تمکین و فروتنی سرفرود آورد علّت این طرز فکر که معمولاً منحصر به خود هر شخصی است آنست که ما نميدانيم كيفيّت واقعى تبليغ چیست و چرا بهائیان باید به تبليغ پردازند. انجام عملي کورکورانه حتی اگر به خواهش یا درخواست مقام برجسته یا مؤسسه مهمّی باشد در هر شخص علی الخصوص در كسانى كه مستقلاً فکر میکنند ایجاد شک و تردید

مینماید. اگر بما اختیار داده میشد اغلب ترجیح میدادیم که بدانیم چرا باید بر انجام کاری متعهد و مقيد شويم حتى اگرآن كار امرى روحانى والهى باشد. برای بیدار کردن حس علاقه به تبلیغ راهنمائی از طریق تشکیلات منظم وجود دارد ولى بندرت قادر هستند در مدتی طولانی تأثیر ونفوذ خود را حفظ كنند. معمولاً کنفرانسهائی که دارای جو روحانی قوی هستند محیطی مملوّ ازاحساسات روحانی تولید کرده و عشـق بـه تبليـغ را در شرکت کنندگان برمی انگیزاند ولی دو هفته بعد پس ازآنکه به کار و زندگی جاری معمولی برمیگردیم و مشغول كسب معيشت و يرداخت صورتحسابهاى واصله میشویم این غلیان احساسات بتدریج فرو می نشیند و امر تبلیغ در نظر ما اهمیّت و اولویّت خود را از دست میدهد و در صورت یادداشتهای امور جاری شخصی در ردیف آخر قرار میگیرد. ممكن است برگزاری كنفرانسهای متعدد ازایجاد چنین وضعی جلوگیری نماید امّا تشکیل این كنفرانسهاى موفّقيّت آميز مستلزم

صرف وقت و هزینه زیادی است و بکار بردن نیروهای فوق العاده جسمی و ذهنی را ایجاب مینماید. علاوه برآن یاران از شرکت مکرر در جلسات خسته خواهند شد و از تعداد حاضرین کاسته میشود.

یس در این مورد کمال مطلوب آنست که عشق به تبلیغ از درون قلب برخیزد نه بوسیلهٔ تحریک عوامل خارجي. بدون اينگونه ادراک ذوق و شوق بزودی از بین میرود و بجای آنکه مانند یک مبلغ بهائى رفتار نمائيم چون فروشنده ای که جهت فروش متاع خود دست و یا میکند جلوه گر خواهیم شد، این حالت متحری حقیقت را آزرده خاطر میسازد و اثر سوئى درمورد ديانت بهائى برجای گذاشته به حیثیّت و نیک نامی آن لطمه میزند. اغلب ما در فعّالیّت های تبلیغی شركت جسته ايم و از خود سؤال کرده ایم که انگیزه ما در این عمل چیست با وجود این به کار خود ادامه داده ایم زیرا احساس کرده ایم که در حال حاضر مسئولیّت سنگینی بر دوش داریم تا جامعه بهائی خود را که معمولاً در ایّام قریب به عید رضوان دچار بحران میشود مساعدت نمائیم چه که به اهداف تبلیغی مربوط دست نیافته ایم و وجداناً احساس گناه ميكنيم وتقاضاي لجنه ناحيهاي يا ايالتي تبليغ وارد عمل ميشويم

وچون تمام حواسمان متوجّه انجام وظیفه ای است که بر عهده ما گذاشته شده به نحوهٔ اجرای آن توجهي نميكنيم وغالبا نتيجه مساعی ما نشان میدهد که کار خود را بطور صحیح انجام نداده ایم اگر چه این احساس را برای کسی فاش نمی سازیم. در جریان فعّالیّت خود تازه تصدیق هایی داریم که نميدانند حضرت بهاءالله چه شخصیتی است و بعضی که کارت تسجیلی را امضاً کرده اند گمان میکنند که به عضویت یک باشگاه مترقّی اجتماعی درآمدهاند یا یک مجلّه را مشترک شده اند. در باطن امر عقیده داریم که آنچه کرده ایم مطابق منویّات مبارکه در باره تبلیغ نبوده است ولى با خود تعهد ميكنيم در آینده نحوهٔ اجرای کار خودرا تغییر دهیم ولی زمانی که مجدداً از ماخواهش میشود دست باقدامی بزنیم به تصمیم خود وفادار نمی مانیم و هر وقت در چنین اقدامات آنی و بدون نقشه شركت ميجوئيم كشمكش درونى ما تشدید میگردد یک روحیّه

رابطهٔ بین دعا و تبلیغ

ایجاد میشود.

تبلیغ امری بسیار مهمتر و والاتر از آنست که ابلاغ امر مبارک را به کسی یا انعقاد یک بیت تبلیغی را بحساب تبلیغ بگذاریم. این اقدامات فقط بمنزلهٔ

نامساعد تبلیغی در وجود ما

ابزار کار میباشند. در واقع تبلیغ عبارتست از آگاهی مداوم و درک روح تعالیم دیانت بهائی و عرضه کردن تجلیات حقیقی آن در جمیع شئون زندگانی روزمره بعبارت دیگر حالت تبلیغی یک کیفیّت روانی است که ذوق و شوق دائمی در جلب مردم به امر مبارک در مؤمنین تولید مینماید و این کیفیّت ممکن است در صورت ظاهر چندان نمایان نباشد زیرا هر فرد بهائی دارای شغل ومسئولیّت های خانوادگی نیز میباشد که باید مورد توجّه قرار گیرد معذلک این حالت جزو تمام وجود شخص میگردد و مانند یک جریان قوی احساسات سرتاسر وجود انسان را احاطه میکند و او را آماده میسازد تا از هر فرصت مناسبی استفاده نماید و پیام جانبخش الهي را بگوش طرف مقابل برساند و میل درونی خود را ارضاء کند. در موارد دیگر این جریان احساسات درضمیر ناخودآگاه باقی میماند بدون اینکه خود شخص متوجّه وجود آن گردد ولی متحری حقیقت این نیرو را لمس مینماید زیرا در چشمان فرد بهائی نوری جذب کننده و در چهرهٔ وی شعلهٔ فروزنده ای مشاهده میکند که وی را بطرف خود میخواند. این كيفيّت روانى همان حالتى است که به شخص نیرو میدهد تا اعمال و رفتار خود راكاملاً با

روح تعالیم مبارکه منطبق سازد و چنین نیروئی در نتیجه ممارست شدید و توسّل منظم بدعا و مناجات و کسب معارف امری حاصل میگردد.

و چون این کیفیّت روانی تقویّت شود بالطّبع خود محرک و موجد نیسروی عمل و اقدام میگردد بهمان طریقی که ساقه جوان یک گیاه از درون بذرکاشته شده خاک را میشکافد و بطرف نور آفتاب شروع به حرکت و رشد و نموّ مینماید.

یک معلّم کالج در امریکا این تحوّل را بطور مرموزی کشف کرد. در نظر وی کشف این مسئله واقعاً مرموز بود زیرا نه تنها نتیجه عمل خود راپیش بینی نکرده بود بلکه هرگز بماهیّت نیروئی که قلب وی را بکلّی دگرگون کرده نیاندیشیده بود.

این شخص پس از آنکه از تأثیر دعا و مناجات و مطالعه آثار مبارکه در امر تبلیغ واقف گردید تصمیم گرفت دستور حضرت بها الله را در ایس مصورد بطورمداوم و روزانه پیروی نماید. بود که یک روز پس ازخاتمه تدریس در کلاس درس به تبعیت تدریس در کلاس درس به تبعیت از یک نیروی درونی مصمّم شد توستط دانشجویان درمحوطه کالج توستط دانشجویان درمحوطه کالج اداره میشد صرف نماید در صورتی

سروصدا و غذای نامساعد این رستوران از رفتن بانجا خودداری کرده بود زیرا به نوع غذای خود خیلی اهمیّت میداد ولی آن روز در وقت نهار ناخودآگاه خود را جزو سایر مشتریها دید که برای سفارش غذا در صف بانتظار نوبت ایستاده بودند و ناچار میاستی به صرف غذائی که قطعاً با مواد شیمیائی آلوده شده و با نان سفید عرضه میشد تن در دهد. هنگامیکه با سینی غذا وارد سالن نهارخوری شد چشمش بدو نفر از دانشجویان کلاس خود افتاد و ملاحظه کرد که یکی از آنها بر یا خواسته و با اشارهٔ دست وی را به سر میز نهارخود دعوت مینماید قبل از اينكه مشغول تناول غذا شود دانشجوئی که وی را به سر میز خود دعوت کرده بود از او سؤال کرد که نظر وی در بارهٔ خوشحالی و سرور چیست. ظاهر امر گواه بر این بود که دو دانشجو در بارهٔ این موضوع گرم بحث ومذاکره بودند و وی را بعنوان حَکَم و داور در اینمورد دعوت کرده بودند ولى وضع چنين ايجاب كرد که احتیاج به داوری و حکمیّت نبود زیرا پس از آنکه معلم نامبرده بعنوان یک فرد بهائی بدون آنکه نامی از امر ببرد نظر خود را در بارهٔ خوشی و سرور توضیح داد ناگهان بخاطر آوردکه با اخذ تصمیم برای صرف غذا در

این رستوران فرصت مناسبی برای تبلیغ در اختیار وی قرار داده شده است این فکر باندازه ای او را بهیجان آورد که سروصدا و دود سیگار او را ناراحت نمینمود و برای دانشجویان نیز نظر معلم بسیار جالب وشگفت آور بود و آنها سؤالات دقیقی را مطرح کردند و در آخر مباحثه ازاستاد خود خواستند که منبع و سرچشمه نظر فلسفی خود را برای آنان فاش سازد و او تقاضای آنها را اجابت نمود.

چند هفته بعد پس از گفتگودر موقع صرف چند غذای دیگر باهم یکی ازدانشجویان و همسرش بمنزل استاد مربوطه آمدند تا بیشتر در بارهٔ امر مبارک مذاکره نمایند و ازاو خواستند که کتب بهائی در اختیارشان قرار دهد.

معلم مورد بحث تصمیم در مورد تغییر برنامه غذائی خویش را که در اجرای آن مصر بود بعنوان یک نوع فداکاری وگذشت تلقی ننمود بلکه آنرا نتیجه عنایت ولطف الهی و یک تجربه آموزنده بحساب آورد ومتوجّه این حقیقت شد که اجرای دعای روزانه و کوشش در کسب بیشتر معلومات دارای چه اهمیّت حیاتی در امر تبلیغ بوده و وسیلهٔ جلب نیروی مدد دهنده الهی میباشد که در برخی موارد بصورتی نمایان برخی موارد بصورتی نمایان میگردد که به ندرت میتوان چنین جرأت و تهوّری را تحصیل نمود.

# چندضرب المثل

دكتر وحيد رأفتى

مقالهٔ ذیل نوزدهمین مقاله ای است که در بارهٔ ضرب المثل های منقول در آثار بهائی به رشتهٔ تحریر در آمده است. برای ملاحظهٔ شرح مربوط به سابقهٔ انتشار این سلسله مقالات به مجلّهٔ عندلیب (سال نوزدهم، شمارهٔ اوّل، شمارهٔ پیاپی ۷۳، ص ۴۴) مراجعه فرمائید.

## اوّل \_ فضيلت شما معلوم شد

حضرت بهاءالله در اثری که از لسان میرزاآقاجان خادم الله عز صدور یافته چنین می فرمایند:

"هذا كتاب من خادم الرّحمن الّذى سمّى بعبدالله واشتهر بآقاجان الى الّذينهم انقطعوا عن ظلّ الشّيطان... و ديگر در بارهٔ دفن هيكل ظهور يعنى نقطهٔ اولى روح من فى الملكوت الامر والحق فداه ذكر نموده بود كه اذا قتل القائم يدفنه الحسين روحى فداه و بعد معنى نموده يعنى حقيقة الحسينيه وحقيقت حسينيه را هم به جاى ديگر تفسير كرده. قل ياايها المشرك بالله قد تحرفت كلمة الاعظم عن مواضعها والله اگر همين يك عبارت را ادراك مىنمودى هرآينه صيحه ميزدى و از دنيا و خلق آن اعتراض مى جستى، به قول قائلين قول كه فضيلت شما معلوم شد اولاً آن كه اين دفن مقصود اين نبوده كه تو ادراك نموده اى فوالله قد دفن فى قلب الحسين و انت لاتشعر وتكون الغافلين ..."(١)

در باره قول قائلین مبنی بر "فضیلت شما معلوم شد" در کتاب مثلهای فارسی رایج درکرمان چنین آمده است: "گویند پزشکی اروپائی با یک نفر ایرانی بحث و جدل می کرد. پزشک اروپائی در ضمن سخنانش گفت من به اندازهٔ موهای سر تو معلومات دارم. ایرانی که اتفاقاً سرش طاس بود کلاه را از سرش برداشته گفت فضیلت حکیم صاحب

معلوم شد. مثل را در بارهٔ مدّعی فضل و هنری گویند که در معرض امتحان درآمده کذب ادعایش معلوم گردد" (۲)

دوّم \_ تعرف الاشياء باضدادها حضرت عبدالبهاء در یکی ازالواح مبارکه چنین می فرمایند:

"هوالابهی. ای ثابت بر عهد و پیمان ورقهٔ ناطقه ملاحظه کرد و مضامین سبب حیرت شد ولی ازجهتی ملاحظه گشت که چنین امر عظیم میثاق شدید وعهد قدیم ربّ کریم البتّه بی امتحان و افتتان کلّی و طوفان کبیر نخواهد شد تا شدّت شتا و برف و بوران و یخ و سرما و بادهای تند ریشه کن و هواء اشتداد نیابد بهار جانپرور نیاید و نسیم ربیع مشکبار نوزد و اوراق و ازهار نشکفد ودشت و صحرا رشک جهان جنان نگردد گل صد برگ بوی عبیر وعنبر نشر ننماید ابر نیسان نگرید ساحت گلزار وچمن نخنده تا این امتحان شدید بمیان نیاید و فریاد ضعفاء بآسمان نرسد و متزلزلون بمیان نیاید علم میثاق در قطب آفاق مرتفع نگردد و نفحات حدیقهٔ عهد و پیمان مشام دل وجان معطر ننماید. تا متزلزلی پیدا نشود مقام عالی ثابتین واضح و مشهود نگردد، تعرف الاشیاء باضدادها. تا ظلمت لیلهٔ لیلاء نباشد مشهود نگردد، تعرف الاشیاء باضدادها. تا ظلمت لیلهٔ لیلاء نباشد منموم مگردید "الم احسب الناس ان یقولوا آمنا و هم لایفتنون" البته

آزمایش پیدا شود و متزلزلون در میان آیند ولی باید مدارا نمود و ملاحظه کرد لفظ گریهی نسبت بنفسی نگفت ناقضین را به جمال مبارک حواله گرد احبًا را آگاه نمود و شبهات را باطل کرد وبراهین قاطعهٔ الهیّه را اقامه نمود و دلائل قرّیهٔ رحمانیّه را بلسان ملاطفت بیان کرد بعضی را نصیحت مشفقانه نمود و بعضی را از خواب غفلت بنوع خوشی بیدار نمود و بیهوشان را هشیار کرد وجادلهم بالّتی هی احسن را باید منظور داشت. باری در حق نفسی کلمهٔ رکیک جائز نه نهایت تعبیر شدید تزلزل باشدوغفلت و احتجاب فوق این جائز نه چه در حق متزلزلین این حزب و چه در حق سائر ملل و امم، حضرت ابن ابهر علیه این حزب و چه در حق سائر ملل و امم، حضرت ابن ابهر علیه به حاکمتند ع ع"(۳)

تمثیل "تعرف الاشیاء باضدادها" در امثال و حکم دهخدا مذکور شده و در باره آن چنین آمده است: "تعرف الاشیاء باضدادها. چیزها به ناهمتای خویش شناخته شود. تمثل:

زانک م ضد را ضد کند پیدا یقین

زانکه با سرکه پدید است انگبین

بد ندانی تا ندانی نیک را

ضد را از ضد توان دید ای فتی

پس بضد نور دانستی تو نور

ضد ضد را می نماید در صدور

که نظر بر نور بود آنگه برنگ

ضد بضد پیدا بود چون روم و زنگ

چون رهیدی بینی اشکنجه و دمار

زانکه ضد از ضد گردد آشکار

چون شدی در ضد بدانی ضد آن

ضد را از ضد شناسند ای جوان

چون نمی ماند همی ماند نهان

هر ضدی را تو بضـد آن بدان (مولوی)

> نظیر: یکتا نشود هرگز آشکارا. (ناصرخسرو)

چو باطل را نیاموزی ز دانش

ندانی قیمت حــق ای بـرادر

که داند قدر سنبل تا نبینــد

دسته همیش سعدان مکنگ

برسته همبرش سعدان وکنگر (ناصرخسرو)"(۴)

تمثیل مزبور به صورت "الاشیاء انّما تتبیّن باضدادها" و "بضدها تتبیّن الاشیاء" نیز به کار رفته و در شعر ابوالطّیب متنبّی به این صورت آمده است:

من يظلم اللؤماء في تكليفهم ان يصبحوا و هم له اكفاء و نذيمهم و بهم عرفنا فضله

و بضدّها تتبيّن الاشياء

شیخ محمود شبستری مضمون این عبارت را بدین گونه سروده است:

باز دادن ضدهای راه خدا که به ضد است چیزها بیدا(۵)

سوّم \_گر در یمنی چو بامنی پیش منی حضرت عبدالبها، در یکی ازالواح مبارکه چنین می فرمایند:

"بمبئي

بواسطه آقا جمشيد

جناب اسفندیار مهربان

هوالابهی ای ثابت بر پیمان نامهٔ شما رسید الحمدلله مفاذ آن دلیل بر ازدیاد الفت و محبّت واتّحاد بودازعدم مجال مختصر مرقوم می گردد قطع علاقه شما از بمبئی جائز نه زیرا در آنجا وجود شما لازم و در ارض مقدّس شغل وعملی غیر موجود و امتحانات شدید اگر در یمنی و با روح و ریحانی پیش منی وعلیک البهاء الابهی. بجمیع یاران تحیّت ابدع ابهی برسانید. الا ذی حجّه ۱۳۳۹ حیفاء عبدالبهاء عبّاس." ونیز حضرت عبدالبهاء در لوحی دیگر چنین ونیز حضرت عبدالبهاء در لوحی دیگر چنین می فرمایند:

ای ثابت بر پیمان آرزوی کوی جانان داری و مشتاق عتبهٔ حضرت رحمن هستی و این آرزو منتهی آمال روحانیان ولی بشرط اینکه محذوری درمیان نباشد این ایّام ارض مقدّسه در سرّسر مضطرب است ولی صبر و سکون و ثبات تا بحال نگاهداشته و اگراین نبود صدمرتبه تا بحال بر هم خورده بود زیرا فتنهٔ فتنه جویان چه آشکار و چه پنهان دائم و مستمر است آنی مهلت نمیدهندو فراغت نجویند لهذا این عبد بالنّیابه از آن یار روحانی بتلاوت زیارت پردازد و عون و عنایت طلبد تو نیز باین وکالت راضی باش و شب و روز بیاد جمال پروردگار بپرداز یادش قرب معنوی است و ذکرش و صلت روحانی و چون چنین باشی در انجمنی و محرمی وهمدمی هرچند در یمنی و علیک التّحیّة والثناء."

تلمیح حضرت عبدالبها، در آثارفوق به "پیش منی و در یمنی" ناظر به بیتی است که در امثال وحکم دهخدا چنین ثبت شده است:

"گر در یمنی چو با منی پیش منی گرپیش منی چو بی منی در یمنی ... من با تو چنانم ای نگار یمنی خود در غلطم که من توامیا تو منی

منسوب به شيخ ابوسعيد ابوالخير"(٦)

چهارم \_ لوترک القطا لنام حضرت عبدالبهاء در یکی ازالواح مبارکه چنین می فرمایند:

ّيزد

جناب آقا طاهر علیه بهاءالله الابهی هوالله الحمدلله شما از شدت ثبوت و رسوخ تلافی لغزش و فتور اخوی نمودید اگرچه آن بیچاره قصوری ندارد دیگران دلالت و تحدیک و تشویق منمایند، له تدک القطا لنام اگ میک فتور

تحریک و تشویق مینمایند، لو ترک القطا لنام. اگر مرکز فتور چنین جسور نبود ابدأ نفسی ازظل دور و مهجور نمی شد حکایت رب آن اطعنا سادتناست وبس ولی عبدالبهاء با این جفاها رب اهد قومی انهم لایعلمون گوید و دلّهم الی صراطک المستقیم دعا نماید و اکشف عنهم السّوء آنک انت الرّحمن الرّحیم بر زبان

راند. در خصوص حضور بآستان مبارک مرقوم نموده بودید این ایام وجود شما در آن صفحات لازم و در ارض مقصودفتنه ازهر جهت متتابع لهذا در وقتش احضار نمائیم ع ع ."(۷)

و نیز حضرت عبدالبها، در یکی از الواح جناب آقا محمّد مصطفی بغدادی چنین می فرمایند:

"یا حبیبی المحترم قد اطلعت بمضمون الخطاب ... و امّا الفسخ مع الرّجل و الفصل یحجبه عن الفضل فیعامله الله بالعدل اللّهم عاملنا بفضلک لا بعدلک و حیث انّ القطا لو ترک لنام یقتضی انّ جنابکم ان تتحملوا منه و لاتترکوه ع ع ... ".

مثل منقول در الواح فوق در امثال و حكم دهخدا (ج ۳، ص ۱۳۷۲) به این صورت آمده است: "لو ترک القطا لیلاً لنام" و نیز در کتاب الحیوان فی الادب العربی چنین مسطور است: "لو ترک القطا لنام. یضرب مثلاً للرجل یستثار للظلم فیظلم" (۸) میدانی در مجمع الامثال نیز مثل مورد بحث را به صورت "دع القطا یَنَم" نقل نموده و در ذیل آن چنین آورده است: "یضرب فی ترک امریهم بامضائه ذکر أن بعض اصحاب الجیوش اراد الایقاع بالعدو، فاستطلع رأی الّذی فوقه فی ذلک، فوقع فی کتابه، دا القطاینم" (۹)

میدانی در مجلد ثانی کتاب مجمع الامثال (ص ۱۷۴\_۱۷۵) نیزمثل مزبور را به صورت "لوترک القطا لیلاً لنام" ثبت نموده و شرحی از سابقه آن به دست داده است. دکتر محمّد توفیق ابوعلی نیزدر کتاب الامثال العربیّة والعصر الجاهلی که به مطالعه تحلیلی ضرائب الامثال اختصاص دارد شرحی در باره مثل مزبور به رشته تحریر درآورده است.(۱۰) از مطالعه مجموعه این شروح و توضیحات چنین استنباط می شود که مقصود از مثل آن است که اگر همهمه و سروصدائی در اطراف مطلبی بلند نشود آن مطلب از سر زبانها خواهد افتاد و به دست فراموشی سیرده خواهد شد.

قطا بر حسب مندرجات لغت نامه دهخدا "مرغى

است که به فارسی آن را سنگخوار گویند و گویند که آواز کردن قطا در بیابان مسافران را دلیل باشد بر این که در اینجاآب است" (لغتنامه، ذیل قطا) و در ذیل "سنگخوار" و "سنگ خوارک" در همین لغت نامه چنین آمده است که آن پرنده ای است از رستهٔ ماکیان که در صحاری لای بوته های گون وخارها لانه می سازد و دارای پرواز مقطع و کوتاه ولی سریع می باشد. پرهایش خاکستری تیره و قدش کوچکتر از کبک است و ازدانه های بذور مختلفه تغدیه می کند.

پنجم \_ هرکه بامش بیش برفش بیشتر در توقیعی که از طرف حضرت ولی امرالله به اعزاز جناب حاجی محمّد سمنانی خوروش عزّ صدور یافته چنین مذکور است:

"... در عالم خلقت کمال مطلق یافت نشود وهیچ مخلوقی از ملال خالی نباشد هیچ تنی ازاندوه و کلال فارغ نه هرکه بامش بیش برفش بیشتر، درویش راغم نانی جهانبان را غم جهانی یکی مبتلای مشاکل سیاسی است یکی دچار زحمات تجاری و یا زراعی بعضی غریق مصائب قومی و وطنی و جمعی اسیر انقلابات مذهبی و هریک را کمان چنان که اگر در آن طریق مخصوص سیر وسلوک نمینمود بآن گونه بلایا مبتلا نمی شد. بلی نوع بشر اگر عموماً مطابق قانون و ناموس جلیل اکبر روش و سلوک مینمودند بیشبهه هر زحمتی برحمت مبدّل می شد و هر نقمتی به نعمت تبدیل می گشت ..." (۱۱)

مثل منقول در اثر فوق در کتاب مثلهای فارسی رایج در کرمان مذکور شده (ص ۲۷۲) و در ذیل آن چنین آمده است: "ثروت بیشتر موجب گرفتاری بیشتر است" و در کتاب ضرب المثلهای مشهور ایران در ذیل مثل فوق چنین مذکور است: "همانند: خدا برف به اندازه بام می دهد، هر که دخلش بیش خرجش بیشتر" (۱۲)

ششم \_ الفقير الصبور خيرمن الغنى الشكور حضرت عبدالبها، در يكى از الواح مباركه چنين مى فرمايند:
"طهران

جناب مصطفی خان نوری علیه بهاءالله الابهی هواله ای هموطن محبوب آفاق نامهٔ بدیع المعانی از آن حبیب روحانی در اقلیم یوسف کنعانی وصول یافت نظماً ترجمهٔ اشعار امهٔ الله لوئیز ویت ملاحظه گردید این آهنگ جانفزا و گلبانگ بلبل وف بود که بلسان شرق ترجمه شده بود قرائتش سبب سرور گردید زیرا در ستایش جمال مبارک بود و ترجمه از برای امهٔ الله لوئیز ویت به امریک ارسال گردید و اما ترجیع چون تطبیق بعقاید عبدالبهاء شد مطابق نیامد ازجهت فصاحت و بلاغت معانی بکر، شما را بستائیم و اما ازجهت تجاوز ازعقیدهٔ عبدالبهاء برشته نظم درآرید آنوقت سبب سرور بی منتهی گردد و عبدالبهاء برشته نظم درآرید آنوقت سبب سرور بی منتهی گردد و در انجمن یاران بالحان بدیع ترتیل شود و سبب تأیید و توفیق در انجمن یاران بالحان بدیع ترتیل شود و سبب تأیید و توفیق

از گرفتاری بطلبکار وکیسهٔ تهی مبارک و ضیق معیشت نگاشته بودید آهنگ طبل و دهل افلاس است که از جمیع آفاق بلند است ولی میسوزند و میسازند لکن امید چنان است که صوت ناقور افلاس مسموع نشود و معسور بمیسور مبدّل گردد اگر چه در حالت افلاس و اخلاص سهیم و شریک عبدالبهائی و تاب و توانی می نمائی الفقیر الصبور خیر من الغنی الشکور. از خدا خواهم که از برای حضرت خان و میرزا اسبابی فراهم آید که راحت جان و سرور وجدان یابند سرودی جدید با نوت امه الله لوئیز ویت ارسال نموده بود بجهت شما ارسال می شود و علیک البهاء الابهی ع ع "(۱۳)

جناب محمود زرقانی در کتاب بدایع الآثار از بیانات شفاهیّهٔ حضرت عبدالبها، چنین آورده است:

"... بیانات مبارکه منتهی باین شد که فقیر صابر بهتر از فقیر شاکر بهتر از فقیر صابر است و بهتر ازهمه غنی منفق است که از امتحان خالص مانده و سبب آسایش نوع انسان

گشته باآنکه شکر سبب ازدیاد نعمت است ولی كمال شكر بانفاق است و مقام انفاق اعظم مقامات. اين است كه مي فرمايد: لن تنالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون. بعد حكايت فرمودند كه يكى از پادشاهان وقت مردن آرزوی مقام فقرا را مینمود و میگفت کاش من فقیر بودم که اولاً ظلم نمی نمودم وثانیاً دم آخر حسرتی نداشتم فقیری شنید و گفت الحمدلله که ملوک وقت موت آرزوی فقیر بودن می نمایند ولی ما فقرا وقت مردن هیچ آرزوی این که کاش یادشاه بودیم نمی کنیم ..." (۱۴) عبارت "الفقير الصّبور..." كه در لوح جناب مصطفى خان نوری مذکور شده ومضامین آن در بیانات شفاهیه حضرت عبدالبها، نیزنقل گشته ظاهراً ازکلمات اهل تصوّف است که حکم مثل سائر پیدا نموده است. در کتاب فرهنگ اصطلاحات و تعبیرات عرفانی در این باره چنین آمده است که "... در فضيلت فقر و زهد، عقلا و علما را خلافي نبود، و لیکن خلاف در آن بود که فقیر صابر فاضلتر است یاتوانگر شاکر؟ جمعی بر آن رفته اند و بعضی بر اسن" (۱۵)

و نیز ابن قیم الجوزیّة در کتاب تهذیب مدارج السّالکین در باره این مطلب چنین آورده است:

"... و امّاً كلامهم في مسألة "الفقير الصّابر، والغنيّ الشّاكر" و ترجيع احدهما على صاحبه.

فعند اهل التّحقيق والمعرفة: انّ التفضيل لايرجعُ الى ذات الفقر والغنى. و انّما يرجعُ الى الاعمال والاحوال والحقائق، فانّ التّفضيل عندَ الله تعالى بالتّقوى، وحقائق الايمان. لابفقر و لاغنى، كما قال تعالى: ﴿ان اكرَمَكُم عِندَالله اتقاكُم﴾ (الحجرات:١٣) و لم يقل: افقركم و لا اغناكم ...". (١٦)

ملاً احمد نراقی نیزفصلی در کتاب معراج السّعاده به فضیلت فقیر صابر بر غنی شاکر" اختصاص داده و در باره این مطلب مفصّل به بحث پرداخته است (۱۷)

### یادداشتها

۱\_ لوحی که فقره ای ازآن نقل گردید ازآثار ادرنه است و در شرح افکار واعمال میرزاحسین متولی قمی عز صدور یافته است. در فقره منقول مطلبی که مطرح شده در اشاره به احادیث اسلامی است که حضرت حجّت یا قائم آل محمّد راحضرت سیّدالشّهدا، حسین بن علی باید کفن ودفن نماید. در این مورد از جمله در بحارالانوار مجلسی (طهران: اسلامیه، ۱۳۹۸ هـق، ج ۵۱، ص ۵۱) چنین آمده است که "... جاء الحجّة الموت فیکون الّذی یلی غسله و کفنه و حنوطه و ایلاجه حضرته الحسین ...". معنی عبارت آن که وقتی حضرت حجّت را وفات فرا میرسد امام حسین او را غسل و کفن و حنوط کرده به قبر می گذارد.

جمال قدم در لوح مبارک خود را بمنزله رجعت حسینی دانسته و ازحدیث چنین تعبیر میفرمایند که من حب حضرت حجّت را در قلب خود مدفون و مکتوم داشته ام. البتّه سالها بعد ازنزول این لوح محلّ کفن و دفن عرش حضرت رب اعلی بوسیله جمال قدم در کوه کرمل معیّن شد و وسائل تحقق این امر به حسب ظاهر نیز فراهم آمد.

جناب نعیم سدهی در اشعار خود چنین آورده است که:

کفن و دفن حنوط قائم را متصدی جمال ابهی شد ۲\_ احمد ابریشمی، مثلهای فارسی رایج در کرمان (طهران: زیور، ۱۳۷۷)، ص ۲۹۵.

۳\_ در این لوح مبارک عبارت " الم احسب الناس ..." آیه
 ۲ در سورهٔ عنکبوت است. عبارت "وجادلهم بالّتی ..." نیز
 آیه شماره ۱۲۵ در سوره نحل است.

۴\_ علی اکبر دهخدا، امثال و حکم (طهران: امیرکبیر،
 ۱۳۶۱)، جلد ۱، ص ۵۴۸.

۵\_ نگاه کنید به کتاب شمس الدین محمد لاهیجی موسوم به مفاتیج الاعجاز فی شرح گلشن راز (طهران: زوار، ۱۳۷۱ هـ. ش )، ص ۱۷۰،۱۰ و ۲۲۵\_۱۲۵، با مقدّمه و تصحیح و تعلیقات محمّدرضا برزگرخالقی و عفت کرباسی.

٦\_ امثال و حكم ، ج ٣، ص ١٢٩٢.

۷\_ مخاطب لوح فوق جناب حاجی محمد طاهر مالمیری یزدی است. مقصود از "اخوی" برادر حاجی محمد طاهر است که حاجی علی یزدی نام داشته و مدتی با اهل فتور محشور بوده و پس از توبه وانابه به مرکز میثاق توسّل

### رحمت نذري، شاعرتاجيك

# ترانه

ایا نیلوفر دریایی من، بخندی بر سر سودایی من چو شمعی در کف امواج بشکف فروزان کن شب تنهایی من، از عشق آخر شدم دریای بیتاب دلم آب و دلم آب و دلم آب.

ایا گلماهی دریایی من، چرا لالی زسیر آوایی من؟ بفریادی بگو دریا بدریا سخن از عشق و از شیدایی من. از عشق آخر بپیچم همچو گرداب دلم آب و دلم آب و دلم آب

> ایامرغابی دریایی من، توی دنیای من،

دارایی من پرافشانی بکن چون مرغ بختم به بالای سر سودایی من ازعشق آخر بپیچم همچو سرخاب \* دلم آب و دلم آب و دلم آب

\* سرخاب\_ نام رودخانه ای است در تاجیکستان

جسته و در عین ثبوت و رسوخ بر امرالله به ملکوت ابهی صعود نموده است. حاجی علی یزدی را رساله کوچکی دراثبات عهد و میثاق الهی است که در ۴۳ صفحه به طبع رسیده است. در لوح جناب مالمیری عبارت "رب انّا اطعنا ..." ناظر به آیه ۱۲ در سورهٔ احزاب است.

۸\_ شاكر هادى شكر، الحيوان في الادب العربي (بيروت: مكتبة النهضة العربيّة، ۱۹۸۵م)، ج ۳، ص ۱۴۵.

٩\_ ابى الفضل احمد بن محمد الميدانى، مجمع الامثال ( بيروت ؟ : مطبعة السنة المحمديّه، ١٩٥٥م)، ج ١، ص
 ٢٧٠.

۱۰\_ الدكتور محمّد توفيق ابوعلى، الامثال العربيّة والعصرالجاهلي (بيروت: دارالنفائس، ۱۹۸۸م)، ص ۱۱۳\_ / ۲۸۷ ، ۱۱۴

۱۱\_ عبدالحمید اشراق خاوری، مانده آسمانی (طهران: مؤسّسه ملّی مطبوعات، ۱۲۹ ب )، ج ۳، ص ۸\_۹.

۱۲\_ غلامرضا آذرلی، ضرب المثلهای مشهور ایران (طهران: ارغوان، ۱۳۷۰)، ص ۴۸۵.

۱۳ این لوح در کتاب ظهورالحق (طهران: مؤسّسه ملّی مطبوعات، ۱۳۱ ب، ص ۴۳۹ ۱۴۳۷)، اثر جناب فاضل مازندرانی به طبع رسیده و شرح احوال و خدمات جناب مصطفی خان نوری نیز در همین مأخذ به تفصیل مذکور شده است. برای ملاحظه شرح احوال امة الله لوئیز ویت به کتاب عالم بهائی (ج ۸، ص ۲۲۱ ۱۳۹۳) مراجعه فرمائید. ۱۴ محمّد زرقانی، بدایع الاثار (لانگنهاین: لجنه ملّی نشر آثار، ۱۹۸۲م)، ج ۱، ص ۱۸۵ ۱۸۸ عبارت لن تنالوا..." که در بیانات حضرت عبدالبها، نقل شده آیه ۹۲ در سوره آل عمران است.

۱۵\_ دکتر سیّد جعفر سجّادی، فرهنگ اصطلاحات و تعبیرات عرفانی (طهران: طهوری، ۱۹۹۱م)، ص ۱۲۵.

۱٦\_ ابن قيم الجوزية، تهذيب مدارج السالكين (بيروت: مؤسّسة الرسالة، ١٩٩١م)، ج ٢ ، ص ٧٥١.

۱۷\_ ملا احمد نراقی، معراج السّعادة (طهران: دهقان، بی تاریخ)، ص ۲۹۵\_۲۹۸.

### دكتر سهراب خوشبين

# عشق

ياابن الانسان؛

احببت خلقک فخلقتک فاحببنی کی اذکرک

وفى روح الحياة اثبتك حضرت بهاءالله

اساس خلقت بر عشق بنا نهاده شده و خداوثد متعال گل انسان را با شبنم عشق ساخته و پرداخته است. ابو سعید ابوالخیر:

از شبنم عشق خاک آدم گل شد

صد فتنه وشور درجهان حاصل شد

صد نشترعشق بر رگ روح زدند

یک قطره از آن چکید ونامش دل شد

دیانت مقدس بهائی نیز با عشق شکل گرفته و با تسخیر قلبها آغاز شده است و از ابتدای شروع آن عاشقان ازجان گذشته عاشقانه بمیدان شهادت و فنا شتافتند و بیش از بیست هزار شهید رنگی جاودانه برگل عشق زدند وهنوز هم این قصه ادامه دارد.

برگل عشق زدند وهنوز هم این قصه ادامه دارد.
لغت عشق ازعشقه مشتق شده و عشقه که بنام
عشق پیچان نیز معروف است گیاهی است بسیار کم
برگ که به درختان دیگر می پیچد وآنها را خشک
می کند ولی خود به طراوت و تازگی باقی میماند.
گلهائی برنگ زرد مایل به سبز دارد و میوه اش
پس از رسیدن برنگ سیاه درمیآید. عشق نیز چون
گیاه عشقه همه چیز را میسوزاند و از بین میبرد
وخود چون سمندر از نارخارج شده و قلب دیگری را
تسخیر میکند و میسوزاند و نمیسوزد.

عرفا عشق را پنج درجه دانسته اند. اوّل فقدان دل که دل باختن است. دوّم تأسف که عاشق در این مرحله بی معشوق از زندگی متأسف است. سوّم وجد و خوشحالی. چهارم صبابت که عاشق در این مقام ازغلبه عشق مدهوش و بی هوش است.

ولی فلاسفه در مورد عشق نظری دیگر دارند. آنها عشق را به سه قسم تقسیم میکنند. عشق اصغر، عشق اوسط و عشق اكبر. عشق اصغر، همان عشق های ظاهری است که بین مرد وزن بوجود میآید. عشق اوسط، عشق حکماء و علماء میباشد که عشق به تفکّر و تعمّق در صنع خدای متّعال وحقايق موجودات است ولى عشق اكبر اشتياق به لقای حق و معرفت ذات و شهود و صفات در ذات الهي است. نظر فلاسفه بر اين است كه اگر عشق اكبر وجود نداشت همه موجودات طراً مضمحل و نابود میشدند وآنچه حافظ ممکنات و معلولات نازله میباشد عشق عالی است که ساری و جاری در تمام ممکنات و موجودات جهان هستی است زیرا تمام موجودات عالم طالب و عاشق كمالند و غايت این مرتبه ازعشق تشبه به ذات خدای متعال میباشد. ازدیدگاه بسیاری از فلاسفه عشق دو قسم است حقیقی ومجازی. عشق حقیقی محبّت الله و صفات و افعال او است. الفت رحماني و الهام شوقي است و ذات حق که واجد تمام کمالات بوده و عاقل و معقول بالذّات است عاشق و معشوق است و بالجمله عشق حقيقي، عشق به لقاء محبوب حقيقي است که ذات احدیّت است.

عشق مجازی و یا عشق ظاهری عشق غیرحقیقی، موقّت و زودگذر است و در موجودات زنده سبب جلب و جذب یکی بدیگری میشود و نتیجه این جذب

وانجذاب بقای نسل میباشد. افلاطون عقیده دارد که روح انسان در عالم مجردات و قبل از ورود باین عالم حقیقت زیبائی و حسن مطلق را بدون پرده وحجاب دیده وچون در این دنیا زیبائی ظاهری و نسبی و مجازی را می بیند بیاد آن زیبائی مطلق که قبلاً دیده میافتد، غم هجران باو دست میدهد، هوای عشق در قلبش رخنه میکند و فریفتهٔ جهان میشود و چون مرغی گرفتار در قفس میخواهد قفس رابشکند وبسوی او پرواز کند، بنابراین عواطف وعوالم محبّت همه همان شوق لقای حقّ است.

امّا عشق جسمانی مانند زیبائی صوری مجازی است و عشق حقیقی، سودائی است که بسر حکیم میزند و همچنانکه عشق مجازی سبب خروج جسم از عقیمی و مولد فرزند و مایه بقای نوع بشر است عشق حقیقی هم روح و عقل را ازعقیمی رهائی داده و مایه ادراک اشراقی و دریافتن زندگی جاوید یعنی نیل به معرفت حقیقت، خیر مطلق و حیات روحانی است وانسان هنگامی به کمال علم میرسد که به حق واصل و به مشاهده جمال او نائل شود و اتّحاد عالم و معلوم و عاقل و معقول حاصل گردد. برای رسیدن به حق و به عالم الهی انسان باید ازهفت مرحله یا هفت وادی بگذرد که عبارتند از: طلب، عشق، معرفت، توحيد، استغنا، حيرت وفنا. عشق دومین وادی ازاین مراحل است و انسان پس از گذشتن از وادی طلب بآن وارد میشود. حضرت بها ءالله در اثر عرفانی هفت وادی، در مورد وادی عشق ميفرمايند: (آثار قلم اعلىٰ ج٣ص٩٩ و١٠٠)

و در این شهر آسمان جذب بلند شود و آفتاب جهانتاب شوق طالع گردد و نار عشق برافروزد وچون نار عشق برافروخت خرمن عقل بکلّی بسوخت در این وقت سالک ازخود و غیر خود بی خبر است نه جهل وعلم داند و نه شک و یقین نه صبح هدایت شناسد و نه شام ضلالت از کفر و ایمان هر دو درگریز و سم قاتلش دلیذیر اینست که عطار گفته:

کفر کافر را ودین دیندار را ذرهٔ دردت دل عطّار را مرکب این وادی درد است و اگر درد نباشدهرگز این سفر تمام

نشود و عاشق در این رتبه جز معشوق خیالی ندارد وجز محبوب پناهی نجوید و در هر آن صدجان رایگان در ره جانان دهد و در هر قدمی هزار سر در پای دوست اندازد ای برادر من تا بمصر عشق درنیائی بیوسف جمال دوست واصل نشوی و تاچون یعقوب از چشم ظاهری نگذری چشم باطن نگشائی و تا بنار عشق نیفروزی بیار شوق نیامیزی و عاشق را از هیچ چیز پروا نیست واز هیچ ضری ضرر نه، از نار سردش بینی و ازدریا خشکش یابی.

نشان عاشق آن باشد که سردش بینی از دوزخ

نشان عارف آن باشد که خشکش بینی از دریا عاشق از خود میگذرد وهمه چیز حتّی خویشتن خویش را در راه معشوق فدا میسازد زیرا همه اوست و به چیز دیگری فکر نمی کند آنچه میخواهد برای معشوق است، همه وجود او دل شده و جز معشوق نمی بیند. عاشق از خود می میرد و به معشوق زنده میشود، از صفات خود نیست شده و در صفات معشوق هست میشود و ازعلم او عالم میشود. اگر خود را دوست دارد و را دوست دارد و را دوست خواهد داشت و اگر او را دوست دارد خود را دوست خواهد داشت و همه او میشود". مولوی می گوید: (متنری ص ۹۲۹)

گفت معشوق به عاشق زامتحان
در صبوحی کی فلان ابن الفلان
مر مرا تو دوست داری ای عجب
یا که خود را راست گو یاذاالکرب
گفت من در تو چنان فانی شدم
که پُرم ازتو زساران تاقدم
برمن از هستی من جزنام نیست
در وجودم جزتو ای خوش کام نیست
زآن سبب فانی شدم من این چنین
همچو سنگی کو شود کل لعل ناب
همچو سنگی کو شود کل لعل ناب
پر شود او از صفات آفتاب
پر شود از وصف خود او پشت ورو
بعد ازآن گر دوست داردخویش را

دوستی خود بسود آن ای فنا ور که خود را دوست دارد اوبجان

دوستی خویش باشد بی گـمان تا خود را دوست دارد لعل ناب

خواه تا او را دوست دارد آفتاب

اندرین دو دوستی خود فرق نیست هر دو جانب جز ضیای شرق نیست

هر دو جانب جز ضیای شرق نیست تانشد او لعل خود را دشمن است

زانک یک من نیست آنجا دومنست عقل که وسیله دفع ضرر وجلب منفعت است در وادی عشق جائی ندارد زیرا عاشق ضرر را برای خویش و منفعت را برای معشوق میخواهد بطوریکه جان در راه او نثار میکند.

آنجا که عشق خیمه زندجای عقل نیست

غـوغـا بود دو پادشـه انـدر ولايتي

حضرت بهاءالله میفرمایند: (هفت وادی ص ۱۰۱)
عشق در هرآنی عالمی بسوزد و در هر دیار که عَلَم برافرازد
ویران سازد در مملکتش هستی را وجودی نه و در سلطنتش
عاقلانرا مقرّی نه نهنگ عشق ادیب عقل راببلعد و لبیب دانش
بشکردهفت دریابیاشامدوعطش قلبش نیفسرد وهل من مزیدگوید
از خویش بیگانه شود و از هرچه در عالم است کناره گیرد.

با دو عالم عشق را بیگانگی اندر او هفتادو دو دیوانگی در نظر عاقلان این نهایت دیوانگی است که انسانی همه چیز را فدای معشوق کند.

عاقلان خوشه چین از سرلیلی غافلند

کاین کرامت نیست جز مجنون خرمن سوزرا عاشق حقیقی با شوق و شور به قربانگان عشق میشتابد و آنچه مانده درراه عشق فدا میکند. ای صبا از من به اسمعیل قربانی بگو

زنده برگشتن زکوی دوست شرط عشق نیست عاشقان این دور مقدّس نیز هیچکدام زنده ازکوی دوست برنگشتند و هرکدام اسطوره ای ساختند که شده منظ شده در آینده

شبیه و نظیرش نه در گذشته دیده شده و نه در آینده دیده خواهد شد. داستان اسمعیل ذبیح را حتماً شنیده اید که در بغداد در جوار بیت اعظم منزل

خریده و زندگی میکرد و پس از استدعاهای مکرر یکروز حضرت بهاءالله بمنزل او تشریف بردند ذبیح ضیافت مجلّلی ترتیب داد و پس از اینکه همه مهمانها رفتند و او با مولای خود تنها ماند از جمال مبارک استدعا کرد که گوشه ای ازدنیای بعد را باو نشان دهند. حضرت بهاءالله به لسانی تكلّم کردند که وصف آن ممکن نیست و این نغمات روحانیّه ذبیح را به اوج عشق وایمان رسانید و شور عشق او را آنچنان در برگرفت که از خود بیخود شده و آماده فدا گشت چهل روز روزه گرفت که شور و اشتیاقش هر روز بیشتر شد و پس از این مدت اشعاری را که در وصف جمال مبارک سروده بود به احباء داد و آستانه بیت مبارک را یا عمامه خوبش جارو نمود، سیس چاقوئی خریده و به کنار دجله رفت و پس ازاینکه وضو گرفت حنجره خویش را برید و بمیدان فدا شتافت. بفرموده جمال مبارک (کتاب بدیع ص ۳۷۳) "این اسمعیل از قربانگاه دوست زنده برنگشت و جان در رهش ایثار نمود"

جمال مبارک به سیداسمعیل لقب ذبیح اعطاء فرمودند و درلوح رئیس از او بعنوان محبوب الشهداء و سلطان الشهداء یادکرده اند.

آنکه عشق را خریدار میشود مشتاقانه درد و شهادت را نیز در راه معشوق بجان میخرد. عشق بدون درد وجود ندارد و این دو آنچنان بهم آمیخته اند که گوئی یک تن بیش نیستند. عاشق درد عشق را نیز چون عشق دوست دارد و پذیرای آن است. حضرت قدّوس شهادت خویش را بعنوان عروسی خود پیش بینی کرده بود. حضرت بهاءالله بیانی باین مضمون میفرمایند که آن جوان (قدوس) در ریعان جوانی چندان اذیّت و رنج تحمّل فرمود که نمی شود وصف کرد و بطوری جان داد که هیچکس مثل او در حین جان دادن آنهمه رنج وستم نکشید حتی حضرت مسیح هم در حین خروج روح از بدن باندازه قدّوس درد و محنت مشاهده نفرمود.

وچون عاشق درد را بپذیرد، شور عشق آنچنان قدرت

و شجاعتی به او میدهد که از ورای معجزه میگذرد و مبادرت باعمالی میکند که حتّی فکر آنهم از مخیله اش خطور نمی کند زیرا عشق او را تقلیب کرده و انسانی دیگر از او میسازد خود را در عشق فدا میکند و سمندر وار چون قهرمانی از شعله های سوزان عشق بیرون میآید و اسطوره ای میسازد که تا ابد جاودان است. بهترین مثال آن جناب باب الباب میباشند که در قلعه شیخ طبرسی هنگامیکه دشمنان با گلوله هفت نفر از اصحاب شجاع قلعه را میکشند آن عاشق صادق چشمان خود را بجانب آسمان گشوده و پس از ادای مناجات برای دفاع از قلعه بيرون رفتند جناب باب الباب شمشير خود را ازغلاف کشیدند و سواره در وسط دشمان تاختند و آن شخص که سید یزدی را شهید کرده بود تعقیب کردند، آن شخص از جلو ملاحسین فرار کرد و در پشت درختی خویش را پنهان نمود و تفنگ خود را برای دفاع آماده ساخت. جناب ملاحسین او را شناخته بجانب وی حمله ور شدند و با یک ضرب شمشیر تنه درخت و لوله تفنگ و آن شخص را هر یک بدو یاره کردند. مهاجمین چون چنین ضرب دستی ازملاً حسین دیدند فرار را بر قرار اختیار کردند و با کمال ترس و خوف یا بگریز نهادند. این اوّلین واقعه ای بود که جناب ملاحسین با آن مصادف شده شهامت و شجاعت خود را نمایان ساختند. حضرت باب برای شجاعت ملاعسین در این واقعه نسبت باو اظهار عنایت فرمودند." در قلعه طبرسی فقط ملاّحسین نبود که همه را متعجّب ساخت بلکه هریک ازعاشقان جان برکف که هیجگاه شمشیر وتفنگ بدست نگرفته و میدان جنگ ندیده بودند آنچنان دشمن را فراری دادند وعاجز نمودند که آنها بحیله و تزویر متمسک شدند تا آنها را اسیر کنند و این شجاعت و تهور جز ازقدرت عشق نتواند بود. عشق آنقدر پر ارزش و والااست که هر کسی را شایسته این مقام نیست و این ردا بر تن بسیاری نمیآید و فقط قلب معدودی آنقدریاک و مطهر است

که پرنده عشق میتواند در آن جا گیرد و لانه کند. باید از نفس لذّت و آنچه در قلب است دور ریخت و آنرا از غبارهای تیره نفسانی تمیز کرد تا لایق عشق شود حضرت بهاءالله در هفت وادی میفرمایند: عشق هستی قبول نکند وزندگی نخواهد حیات در ممات بیند و عزّت ازذلّت جوید بسیار هوش باید تا لایق جوش عشق شود و بسیار سر باید تا قابل کمند دوست گرده مبارک گردنی که در بسیار سر باید تا قابل کمند دوست گرده مبارک گردنی که در کمندش افتد و فرخنده سری که در راه محبّتش به خاک افتد پس ای دوست از نفس بیگانه شو تابه یگانه پی بری وازخاکدان فانی بگذر تادر آشیان الهی جای گیری نیستی باید تا از هستی باید تا از هستی باید تا از هستی باید تا از هستی

هنگامیکه قلب مطهر شد انسان بتأییدات حضرت باریتعالی بوی عشق را از فرسنگها میشنود و بسوی معشوق میشتابد. سلمان پارسی شمیم حضرت محمد (ص) را از مسافت زیاد شنید و بسوی قبله عشق شتافت و در این دور مقدس حضرت باب الباب و هزاران عاشق جانباز دیگر فقط با هدایت نسیم عشق به شیراز عشق ودیدار جانان شتافتند. حکایت کنند هنگامیکه مجنون از مردن لیلی با خبر میشود شتابان بسوی منزل او میرود و در آنجا ازطفل خردسالی سراغ مرقد لیلی را میگیرد کودک خردسال باومیگوید:

برو در این بیابان جستجو کن زهر خاکی کفی بردار و بو کن زهرخاکی که بوی عشق برخاست

یقین کن مرقد لیلی همانجاست در دیانت مقدّس بهائی اجرای احکام نیز بستگی به مقدار و حدود عشق نسبت به جمال مبارک دارد. حضرت بهاءالله میفرمایند: "اعملوا حدودی حبّا لجمالی" ــ

منابع مورد استفاده: ۱\_ لغت نامهٔ دهخدا جلد ۱۰ ۲\_آثار قلم اعلی (جلد ۳) ۳\_حضرت باب نوشتهٔ دکتر نصرت الله محمد حسینی ۴\_مثنوی مولوی

### پرویز دادرسان

# تأمّل درعقيده وبرخي ازاشمار حافظ

حافظ شاعری است یگانه، در زبان فارسی شاعری را نتوان یافت که نظیر عالمی را که حافظ به نیروی کلمات آفریده است بیافریند و رمز وراز هستی را در قالب عباراتی موزون و هم آهنگ بیان نماید. در طی قرون و اعصار نفوس بی شماری با آثار حافظ آشنائی یافته اند و ازبرکت کلامش آرامش جان و مسرّت وجدان جسته اند و او را لسان الغیب و اشعارش را سحری کامل نامیده اند حافظ فصاحت و بلاغت و روانی آثار و زیبائی و انسجام اشعار ملکوتی خویش را چنین توصیف مینماید.

غزل گفتی و در سفتی بیا وخوش بخوان حافظ

که برنظم تو افشاند فلک عقد ثریّا را

در آسمان نه عجب گر بگفتهٔ حافظ سرود زهره به رقص آورد مسیحا را یا

زبان کلک تو حافظ چه شکر آن گوید که تحفهٔ سخنت میبرند دست بدست ویا

صبحدم از عرش میآمدخروشی عقل گفت قدسیان گوئی که شعرحافظ ازبرمیکنند

شعر حافظ در زمان آدم اندرباغ خلد

دختر نسرین و گل را زینت اوراق بود دیوان حافظ بمثابهٔ کاخی است رفیع که سر از فراز آسمانها برآورده و پنجره های رنگارنگ و نقش و نگارها وآذین هایش آنرا بصورت مکانی افسانه ای جلوه گر میسازد. وزش سحرآمیز جوّی مسحور کننده مجموع اشیاء را در بر میگیرد. حافظ چون مولانا و شیخ عظار نیشابوری بر این فضیلت و حقیقت و منقبت فائز گشته که در پرتو ایمان و عرفان و صفای ضمیر تعارض را آشتی داده و طبایع مختلف را در کنار هم نشانده هرچند شناخت اشعار حافظ و

جستجو در زوایای فکر او بمنزلهٔ آنست که شخص بخواهد اقیانوسی را با شنا بپیماید غافل از آنکه حافظ گوید (که در محیط نه هرکس شناوری داند) لیکن تا حدودی میتوان کوشید وعناصر اصلی که کلام حافظ را جاودان و همگان پسند نموده است مورد بحث قرار داد.

۱\_ کلمات حافظ از حداعلای آهنگ و طنین
 برخوردار است و چنان برشته نظم آمده که عالم و
 عامی هر یک بنوعی از آن انتفاع میجویند.

۲\_اشعار حافظ بدان گونه ترکیب یافته اند که نشانی کامل از وحدت دارند و ازتوافق و تناسب خاصی برخوردارند.

سے آثار حافظ بمنزلهٔ شعله ایست که تار و پود وجود آدمی را میسوزاند و در ژرفنای قلب و احساس اثری و حالتی روحانی برجای می نهد. حافظ در شمار جمیع فضائل و خصائلی که داراست پیرو عقیده جبر است و بر این عقیده میباشد که آدمی بر میزان جبر قدم بر عرصهٔ وجود نهاده و بناچار باید حکم ازلی را گردن نهد وبجز اطاعت طریق نپوید و در مدار دایره قسمت بدون ادنی اختیاری پنج روز حیات را به سر آورد. جبر مورد نظر حافظ جبر علمی و یا جبر علّت و معلولی است و عقیدهٔ خود را در قالب استعارات و تشبیهات و ترکیباتی عارفانه و بسیار زیبا که در نوع خود کاملاً بی نظیر است چنین بیان مینماید:

دايره قسمت:

جام می وخون دل هر یک بکسی دادند در دایره قسمت اوضاع چنین باشد نقش بند قضا:

زنقش بند قضا هست امید این حافظ که همچو سرو به دستم نگار باز آید استاد ازل:

نقش مستوری ومستی نه بدست من و تست آنچه استاد ازل گفت بگو میگویم

ديوان قسمت:

عیبم مکن برندی وبدنامی ای حکیم آنچه استاد ازل گفت بگو میگویم

دهقان ازل:

هرچند که هجران شمر وصل برآورد دهقان ازل کاش که این تخم نکشتی سلطان ازل:

سلطان ازل گنج غم عشق بما داد تا روی درین منزل ویران نهادیم چمن آرای جهان:

> جان فدای دهنت باد که درباغ نظر چمن آرای جهان خوشترازاین غنچه نبست چمن آراء:

من اگرخارم اگر گل چمن آرائی هست که از آن دست که او میکشدم میرویم حکم ازلی:

درکار گلاب وگل حکم ازلی این بود کاین شاهد بازاری آن پرده نشین باشد فیض ازلی:

فیض ازل بزور ورز ار آمدی بدست آب خضر نصیبهٔ اسکندرآمدی روز ازل:

مرا روز ازل کاری بجز رندی نفرمودند هرآن قسمت که آنجا شدکم وافزون نخواهد شد قسمت ازلی:

چو قسمت ازلی بی حضور ما کردند گراندگی نه بوفق رضاست خرده مگیر تغییر قضا:

آنچه سعی است من اندرطلبت بنمایم آنقدر هست که تغییر قضا نتوان کرد تقدیر:

در خرابات مغان ما نیز همدستان شویم

کاین چنین رفت است درعهدازل تقدیرما

جبرعلّت و معلولی حافظ وقتی بیشتر نمایان میشود

که حافظ جبر را ناشی از میراث فطرت می بیند.

می خورکه عاشقی نه بکسب است و اختیار

کاین موهبت رسید ز میراث فطرتم

حافظ گناه را نیز اختیاری نمیداند و هرگونه فعلی را از دیدهٔ جبر می نگرد.

گناه اگـــر نبود اختیار مـــا حافظ تو درطریق ادب باش وگوگناه من است

و نيز:

من زمسجد به خرابات نه خود افتادم اینهم ازعهد ازل حاصل فرجام افتاد و صریح تر در باره گناه اظهار عقیده میکند ومیگوید:

مباش در پی آزار و هرچه خواهی کن
که در شریعت ما غیر ازین گناهی نیست
نکته دیگری که ممکن است مورد پرسش قرار گیرد
آنکه اگر انسان فاقد اراده است و اعمال او نتیجهٔ
حکم ازلی و کشته دهقان ازل است پس ثواب و گناه
و پاداش و عذاب و مجازات و مکافات که خیمهٔ نظم
عالم بر آن استوار گشته چه معنی دارد؟ پاسخ
آنست که در مکتب تفکّر مورد بحث ما بهمین
انگیزه بود که حافظ کراراً مسئله معاد و روز
رستاخیر را زیر پرسش آورده و درست در نتیجه
چنین افکاری بوده که حافظ در بسیاری ازاشعار خود
به روز بازپسین بهشت و دوزخ و کیفر و پاداش
طعنه زده و فرموده است:

منکه امروزم بهشت نقد حاصل میشود وعدهٔ فردای واعظ را چرا باور کنم

باغ بهشت و سایهٔ طوبی وقصر حور با خاک دوست برابر نمی کنم با ذکر ابیاتی چند از شاعری، رحمت حق را نثار روح پرفتوح حافظ مینمائیم واین بحث را که مبنایش بر اختصار نهاده شده بپایان میبریم: غزل سرائی حافظ بدان رسید که چرخ

غزل سرائی حافظ بدان رسید که چرخ
نوای زهره به رامشگری بهشت از یاد
بداد داد سخن در غزل بدان وجهی
که هیچ شاعر از آنگونه داد نظم نداد
چو شعر عذب روانش زبر کنی گوئی
هزار رحمت حق بر روان حافظ باد

## توجیه اجتناب از مرافقت با اشرار در رابطه با وحدت عالم اانسانی

دكتر منوچهر مفيدى

صدای رادیو بیام دوست بزبان شیرین فارسی برای کشور مقدس ایران، کشورهای خاورمیانه و آسیای مرکزی بخش میشود. برای آگاهی خوانندگان مجله عندلیب از محتوای برنامه های آن دو نمونه از مصاحبه هائى كه يخش شده است ارائه ميشود.

### مصاحبه اول

\* شنونده ای درباره گناه سؤال کرده است ممکن است در این باره شامل دو گروه اند: توضيح داده شود

گناه عموماًبه کار بد \_ عمل زشت نافرمانی \_ معصیت و جرم اطلاق میشود. بنابراین هر عملی میشوند اما بشیمان و نادمند. مغایر باشد گناه است. به عبارت دیگر هر کاری که بر خلاف وجدان و قانون صورت بذيرد گناه تلقى مېشود.

> مرتکب گناه و معصیت گناهکار یا عاصی خطاب میشود. گناهکار ممكن است دانسته يا ندانسته مرتكب گناه شود. بعنوان مثال بیماران روانی بر اثر اختلال فکر و هجوم توهمات ممكن است ندانسته گناهی مرتکب شوند. از جمله بیماری اسکیزوفرنی و تظاهر ات گوناگون آن شامل همین

حالت است.

یک گروه دانسته گناه میکنند امّا یشیمان نیستند و احساس تقصیر ندارند و گروه دیگر مرتکب گناه

پشیمان نیست و خود را مقصر نميداند معمولا مشكل "بيمارى شخصيت دانسته مطرح ميشود. این بیماری به صورت مزمن و طولانی و از اوان جوانی شروع میشود. بد رفتاری و کج خلقی از جمله علائم آن است. بیماری را مقصر میپندارند. شخصیت اشکال مختلف دارد اما در نوع ضد اجتماعی آن به علّت گناهکاران هست؟ گناه های پی در پی سر و کار آن مکرراً با دادگاه و زندان است. در روان شناسی از حالت دیگری

هم سخن به میان می آید و آن در

صورتی است که شخص گناهی افرادی که دانسته گناه میکنند نکرده است اما خود را مقصر میداند. در این حال دو دسته قابل

مطالعه اند.

یک دسته افراد و بخصوص کودکانی هستند که مورد انواع زجر جسمی و جنسی قرار می که با شئون اخلاقی و انسانی در حالت اول که فرد گناه میکند و گیرند در حالیکه خود را مسبّب آن میدانند نه فرد زجر دهنده را و دسته دیگر عده ای از بیماران روانی هستند که دستخوش افکار غلط ولى تثبيت شده در سخن خود هستند و هر عمل بدی که در اطراف آنها صورت میگیرد خود

\* چه راهی برای درمان

باید قبول کرد که یک دین مثلا مانند مسیحیت ما را از آلودگی "گناه نخستین " که به اعتقاد آنها آدم و حوا مرتکب شده اند پاک خود را به نیکی و نیکوکاری انت التوّاب الستّار ع ع " بدهد.

احساس تقصیر نمود بهترین راه مجازات اعدام توصیه شده است جلوگیری از تکرار آن استغفار از گناه است. امّا دیانت بهائی اقرار و اعتراف را نزد احدی بجز مجازات است اما نکته مهم این آیات رحمن تجلّی کرده است . بر دستبوسی به منظور ادای احترام به مجازات اقدام کنند. مقابل دیگری نیز نهی شده و به اقدس حضرت بهاءالله ذکر آن را دیگر منع گردیده است .

گنهکاریم ما خطاکاریم ما غافلیم ما بر مجازات ذکر شده است. تأکید

نمیکند بلکه روحانیت سبب غلبه ذاهلیم تو عفوی تو غفوری تو بر تربیت از کودکی عامل اصلی

\* ممكن است درباره مجازات اگر کسی مرتکب گناه شد و مطلبی گفته شود و آیا در بهائیت مصاحبه دوم کسی که دانسته مرتکب گناه میشود و بشیمان نیست مستحق خدای یگانه جائز نمیداند. حضرت است که فردی که مورد تجاوز و بهاءالله امر الهي را براي حفظ ستم قرار گرفته است نبايد شخصاً دست و دل هر دو بردار. شأن و احترام انسان لازم ميدانند. گناهكار را مجازات نمايد زيرا در انسانها با حقوق مساوی خلق این حالت خشم و قهر و به شده اند و در هر یک آیه ای از اصطلاح انتقام به میان می آید و مشكلات ادامه خواهد يافت. لهذا این اساس در آئین بهائی نه تنها هیأت اجتماع با رعایت عدالت باید

همین دلیل اقرار به گناه نزد انسان نموده اند اما در همین حکم بر حسب شرائط وقوع جرم قوّه خداوند قابل التوبه و غافرالذنوب قضائي را در انتخاب بين اعدام يا است. حضرت بهاءالله ميفرمايند: حبس ابد مخير داشته اند. در آئين باید عاصبی مابین خود و خدا طلب بهائی تصریح شده است که هر مغفرت و آمرزش کند. در یکی از نوع مجازاتی باید بر اساس مناجاتها حضرت عبدالبهاء مشورت وشفقت و رعايت عدالت این نفوس را عفو کن و سینات این سبب اصلاح روش و رفتار انسان و معنویت است. ذلیلان را ستر نما تو واقفی تو میشود در دیانت بهائی بازداشتن

بر نفس و هوای است تا گناه جای بزرگواری تو آمرزگاری انّک جلوگیری از گناه توصیه شده است.

\* حضرت بهاءالله در كلمات مكنونه مي فرمايند:

ای دوست در روضه قلب جز گل عشق مكار مصاحبت ابرار را غنیمت دان و از مرافقت اشرار

شنونده ای سؤال کرده است که ابرار و اشرار چه کسانی هستند? قبلاً باید روشن شود که منظور از این عشق، عشق الهی است که برتوی از آن بر قلب همه انسانها تجلّی کرده است. در زبان فارسی حرام شده است بلکه خم شدن در در مورد مجازات اعدام در کتاب ابرار به خوبان یا نیکان اطلاق میشود و اشرار را بدان یا بدکاران خطاب می کنند. اما در محدوده معیّنی که بیان مذکور معاشرت با اشرار را منع می کند احتیاج به توضيح دارد.

اصولاً دیانت بهائی قائل به دوگانگی در وجود انسان است. یک جنبه تمایل به هوی و هوس میفرمایند: "ای پروردگار خطیات مجری گردد. از آنجائی که تربیت دارد و جنبه دیگر تمایل به اخلاق

با تربیت میتوان جنبه نفسانی یا عالمی تو مطّلعی تو آگاهی ما مردم از ارتکاب جرم و گناه مقدم حیوانی وجود را تابع جنبه اخلاقی و انسانی نمود.

ممكن است توضيح بيشترى داده شود

دو جنبه نفسانی و روحانی انسان مورد قبول ادیان و صاحبان فکر و اندیشه در گذشته و حال بوده است. در ادبیات فارسی آمده است: آدمیزاده طرفه معجونی است كز فرشته سرشته وزحيوان. جنبه نفسانی مصراً در پی ارضاء جنبه انسانی بیوسته خواهش نفس مغایر نیست? را کنترل میکند و انسانرا از اسارت نفس آزاد میکند . در بیان مذکور منظور از اشرار کسانی وجود خود هستند بلکه در ظاهر میکند . سعدی میفرماید: خلاف آنرا اظهار میکنند و به بابدان کم نشین که درمانی اصطلاح منافق هستند.

> حضرت عبدالبهاء ميفرمايند: " باید به جمیع عالمیان به نهایت روح و ریحان معامله نمود مگر منافقان . از منافق احتراز و اجتناب لازم. زيرا سبب خمودت و جمودت و كسالت و غفلت و برودت گردند. نفسشان مثل سرمای زمهریر است هر چند انسان در نهایت صحت و تندرستی باشد از برد شدید کسالت و ارتعاش و زكام حاصل گردد. اين است که نفوس طیبه از روائح

\* راجع به این دوگانگی وجود کریهه مشمئز گردند. لهذا در آیات الهيه باكافه ملل و همچنين احتراز از اهل نفاق نازل گشته.

امًا بر حسب تعاليم بهائي اين اجتناب و احتراز از معاشرت با اشرار نباید با غلظت و شدّت باشد بلکه به نهایت آرامی و دور از هر تندی و خشونت باید انجام گيرد.

\* آیا عدم معاشرت با اشرار که غرائز اولیّه است که تمایل به گروهی از جامعه را تشکیل خودیرستی و کسب لذَّت است. امّا میدهند با اصل وحدت عالم انسانی

در بیان مذکور مرافقت با اشرار منع شده است که شامل دوستی و هم نشینی صمیمانه است و در هستند که نه تنها اسیر جنبه نفسانی چنان حالتی البته اخلاق سرایت

و امّا در مورد اشرار، احتراز از معاشرت با آنها به معنای کنار گذاشتن آنها نیست.

بیان حضرت عبدالبهاء را زیارت میکنیم که ملاحظه شود تا چه ميزان رعايت حال آنها شده است. اشخاص بد عمل را به دوقسم بیان میفرمایند: "قسمی ضرس به خود صاحب عمل راجع است و متعدّى نیست البته باید به حکمت شخص بد عمل را آگاه و تربیت نمود مریض است باید او را شفا داد اما

قسمی که ضریش به دیگران میرسد و معاشرت با چنان اشخاصى سبب سوء اخلاق ميشود در این صورت حشر با آن نفوس جائز نه مگر برای کسانی که بر منع و تربیت قادر و غالب باشند و حتى الامكان سبب تعديل اخلاق و تحسين اطوار گردند والاً حفظ هیأت اجتماعیه از مضرات اعمال آن گونه اشخاص راجع به مرکز عدل و داد است که در الواح جمال مبارک هم حکم معاشرت با ادیان و وحدت عالم انسان است و هم منع الفت با اشرار و احتراز از اهل نفی و انکار.

\* بیان شد که اشرار ممکن است مریض باشند از لحاظ روان شناسی به چه بیماری مبتلا هستند؟ اشرار شخصیتی بیمار گونه دارند خو بذیر است نفس انسانی یعنی از "بیماری شخصیت" رنج ميبرند.

این بیماری انواع مختلف دارد اما "شخصيّت ناهنجار" نوع Borderline personality Disorder تظاهراتش شدید تر است. مشکل آنها در رابطه با دیگران است. بسیار انعطاف نایذیرند. رفتار و گفتارشان زننده و آزار دهنده است. خودخواهند، عیبی در خود نمیبینند ولی از دید آنها، دیگران همه گناهکار و مقصرند. اختلال هویت دارند و

در نتیجه مشوش و سرگردان و بی قرارند. حد وسط برای هیچ امرى قائل نيستند . همه امور به نظر آنها بسیار خوب یا بسیار بد است. گاهی افکار غلط تثبیت شده در مغز دارند که در آن حال به هر کاری ممکن است دست بزنند. \* آیا درمانی هم برای این قبیل بيماريها هست ؟

اگر چه در روان پزشکی برای بیماران افسرده یا نگران و یا مبتلایان به اسکیزوفرنی داروهای فراوان و حتى فوق العاده در ترحم بر بلنگ تيز دندان اختیار هست ولکن برای بیماری شخصیت داروئی وجود ندارد اما با رفتار درمانی و روانکاوی و ایجاد تمایل برای خدمات انسانی و قبول اخلاق و معنویت در صورتی که با پشتکار و نظم و دقّت انجام پذیرد نتایج مطلوبی به دست میآید.

> شود که اگر چه پیام حضرت بهاءالله ناظر بر غلبه جنبه اخلاقى و انسانی بر جنبه نفسانی وجود است امّا رعایت حال همگان حتی آنهائی که به خدا ایمان ندارند و به اصطلاح مشرک اند در این آئین توصیه شده است.

> حضرت ولي امرالله ميفرمايند: "حقوق مدنيّه ومعاملات ظاهره تعلقی به دیانت و اعتقاد باطنی

انسان نداشته و ندارد. افراد در هیأت اجتماعیّه چه از موحّدین و چه از مشرکین کل در این مقام بكسانند."

نکته دیگری که شایان توجه است آنکه در تعالیم الهی در تمام ادیان چه در مسیحیت و چه در دیانت مقدّس اسلام و چه در امر بهائی سلامت روحانی افراد و حفظ جامعه بیوسته مطمح نظر است و در مقابل هجوم اشرار البتّه باید به محافظه برداخت. به قول شاعر:

### توضيحات

۱- خوانندگان محترم مستحضرند که طول مدّت یک مصاحبه ۲۰ دقیقه است و در این مدت ممکن نیست جنبه های گوناگون یک موضوع با نکات متعددی که در اطراف آن است مورد بحث قرار در پایان لازم است توضیح داده گیرد. از آن جمله موضوع تأثیر معاشرت قابل ذکر است که ادبیات فارسی مشحون از تشریح آن به نظم یا نثر است .فردوسی از جمله در ابیاتی فرموده است:

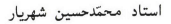
درختی که تلخ است ویرا سرشت گرش برنشانی به باغ بهشت ور از جوی خلاش به هنگام آب به بیخ انگبین ریزی و شهد ناب آورد سرانجام گوهر به کار آورد همان ميوه تلخ بار

به عنبر فروشان اگر بگذری شود جامه تو همه عنبری وگر تو شوی نزد انگشت گر از او جز سیاهی نیابی ز بد گوهران بد نباشد عجب نشاید ستردن سیاهی ز شب خواجه عبدالله انصاری میگوید:

با مردم نا اهل نباید صحبت کز مرگ بتر صحبت نااهل بود و در جائی دیگر میفرماید:

با هرکه نشستی و نشد جمع دلت وزتو نرهید زحمت آب و گلت زنهار ز صحبتش گریزان میباش ستمکاری بود بر گوسفندان 🛮 ورنه نکند روح عزیزت بطت ۲- اشرار در فرهنگ بهائی مترادف با ناقضین است. حضرت عبدالبهاء در الواح وصايا ميفرمايند: "از اساس اعظم امرالله اجتناب و ابتعاد از ناقضین است" ناقضین در آثار بهائی به " اهل بغضا" و " منافقین " نیز خطاب شده اند. ناقضین از لحاظ روان شناسی مجموعه ای از ناهنجاریهای روانی دارند. گاهی شخصيت بيمارگونه "خود شيفتگى" دارند این حالت در روانشناسی بیماری. شخصیت Narcissistic گفته میشود و با گفته ها و رفتار بسیاری از ناقضین مطابقت دارد. علائم آن از جمله به شرح زیر است: "خودبزرگ بینی" دارند و متوقع اند که دیگران هم آنها را بزرگتر و برتر بدانند در حالیکه در عمل شایسته بزرگی و برتری نیستند. گرفتار تو همات

و تخیلاتی هستند که در قدرت و حسن



# منبر و دار

منبر از یشت شیشهٔ مسجد عصبى گشت وغيظى وغضبى تو هم از اهل بیت ما بودی نردة كعبه حرمتش كم بود ماسروكارمان به صلح و صلاح دار، بعد ازسلام وعرض ادب گفت ما نیز خادم شرعیم تو قلم میزنی و ما شمشیر تا نه فتوی دهند منبرومیز هرکجا پند و بند درماندند منبری راکه گیرو دارش نیست باز منبر فرو نمی آمد عاقبت دار هم زجا دررفت گفت اگر منبر تو منبربود

چشمش افتاد و دیدچوبه دار بانگ بر زد که ای خیانتکار سخت وحشى شدى ووحشت بار که شدی دار شحنه؟ شرم بدار تو به جرم وجنایتت روکار و ز گناه نکرده استغفار صورت اخیار گیر یا اشرار غلظت از ما قضاوت از سركار دار، کی میشود سر و سر دار نوبت دار می رسد نا چار همه از دور و بر کنند فرار همچنان بر خر ستیزه سوار رو بدر تا که بشنود دیــوار کار مردم نمی کشید بدار

> ظاهر و باطن منحصر به فرد و بي نظیر اند. احتیاج شدید به تحسین و تقدیر دارند.پیوسته مایلند دیگران را استثمار کنند. برای احساسات دیگران ارزشی قائل نیستند و کاملاً بی عاطفه اند. آتش حسد پیوسته در وجودشان شعله ور است و این عامل نقش مهمتی در حمله به افراد و مؤسّسات امر الهي دارد. در رفتار و

آنها دیگران گناهکارو مقصرند.

لازم به توضیح است که اختلال روانی بزرگ بینی" "بی قراری و ناآرامی و بی بر حسب هر شخص تظاهری خاص دارد و امکان دارد در آن واحد علاوه بر بیماری شخصیّت ناهنجاری فکر و خلق وادار به هر عمل غیر انسانی و خارج از و خو هم وجود داشته باشد. به عنوان حد متعارف میکند.

گفتارشان غرور و تکبّر موج میزند. خود مثال ممکن است اشرار و ناقضین به را بری از گناه و خطا میدانند اما از نظر حالاتی از مانیاک مبتلا باشند. علائم آن به نحوی خلاصه عبارنتد از: "خود خوابي" " خشونت و بيرحمي " و" در افكار غلط تثبيت شده در مغز" كه آنها را

# سیری در بینهایت

### دكتر فيروز براقى

هنگامی که آثار مقدستهٔ بهائی را مطالعه میکنیم، غالباً به واژهٔ "بینهایت" برمیخوریم. تصور بینهایت، بنا به اعتراف بسیاری از دانشمندان، با مخلوطی از احساسات عمیق رُعب، تحیّر و تعظیم همراه است. بلز پاسکال فیلسوف الّهی میگفت: هرگاه به مرحلهٔ عمر کوتاه خود در قبال ابدیّت مینگرم، ویا مکان حقیر خود را در بساط فضاهای نامحدود ناشناخته میبینم، دچار حیرت و هراس میشوم که چرا اینجا هستم و نه آنجا و چرا امروز هستم و نه قدا ؟! (۱)

مردم قدیم جزایر مالزی چنانکه ماکس موللر مینویسد، پیوسته در پی آن بودند که برخی از قدرتهائی «Mana» را که در بینهایت نهفته است بدست آورند. (۲) در میان اقوام و قبایل دیگر هم، توسّل به انواع اوراد، اذکار، ادعیه، طلسمات و سحر و جادو، نشانی از این تقلاّی روانی بوده و هست. در زمان ما، شاخه های مختلف علوم فلسفی، عرفانی، ریاضی و فیزیکی، هریک بر حسب زمینهٔ فکری و قابلیّت روشهای تحقیقاتی خود، به مطالعهٔ این مفاهیم پرداخته و با نظرات وسیع خویش، جوانبی از حقایق نامحدود آنها را آشکار ساخته اند.

در این گفتار، کوشش ما بر اینست که صورتهای چندی از مفهوم بینهایت، به طریق اختصار نشان داده شود .

۱\_ بینهایت زمانی و مکانی: چنانکه تمام
 تجربه ها گواهی میدهند، زمان و مکان براثر

حرکت بوجود می آیند. به بیان دیگر، مجموعهٔ روابط و احوالی که در دامن طبیعت پیش می آید، عبارت است از جایگزینی شیئی در نقطهای از فضا بنام "مكان" و مهلت انتقال آن از آن نقطه به نقطهٔ دیگر بنام "زمان". بنا براین، اگر حرکت را از روابط ضروری پدیده ها سلب كنيم، ظاهراً مفاهيمي بنام زمان و مكان نخواهیم داشت و بر عالم وجود سکون و سکوت محض حكمفرما خواهد شد. افلاطون حكيم در یکی از رسالات مشهور خود (تیمائوس) مینوشت: اگر خورشید و ستارگان دیگر آسمان را ندیده بودیم، هیچیک از کلماتی که در بارهٔ جهان میگوئیم ساخته نمیشد. حرکت این اختران است که پیگیری سال و ماه، تنظیم سلسلهٔ اعداد، مفهوم زمان و شوق بررسی آثار طبیعی را بما آموخته است. حاصل این شناخت، علم فلسفه است که خدایان هدیه ای گرامی تر از آن به نوع بشر نبخشیده اند. (۳) فلسفه های الهی که ذات الوهيّت را كُنش ( فعل ) صرف ميدانند، واقعهٔ آفرینش را به خواست و ارادهٔ خلاقهٔ او نسبت میدهند. حضرت بهاءالله، موجب حرکت هستی را گرما (انرژی) میدانند که قبول وجود و بقای آن یکی از قوانین قطعی و اصلی علم فیزیک جدید است. به فرمودهٔ آن حضرت: «این جنبش از گرمی گفتار پروردگار در آفرینش هویدا شده » است. (۴) گرمای مذکور، بنوبهٔ خود از "کلمهٔ مطاعهٔ المهيه " صادر گشته كه همان فيض اعظم و فارغاز هر گونه لفظ و صوت و خارج از تصرفات محدودة عالم طبيعت است. ( ۵ ) آيات قرآن كريم نیز حاکی از آنست که خداوند قدیر، آسمانها را به نور مهر و پرتو ماه بیاراست و در مدار هریک منازلی مقرر داشت تا شمارش ایّام و محاسبهٔ اوقات را برای مردمان میشر سازد. ( ٦ ) فیزیک فضائی معاصر، از آغاز نیمهٔ دوم قرن بیستم میلادی، سخن از حادثه ای کیهانی بنام "بیگ\_بنگ" « Big-Bang » بمیان آورد که علّت ایجاد جهان مادّی شد. بموجب این فرضیّه، در روزگاری که بیش از ۲۰- ۱۵ بیلیون سال از آن میگذرد، در نقطه ای از فضا، در هستهٔ آتشین مادّة اتمى اوّليّه، انفجاري عظيم و بيسابقه رخ داد و قطعات مادّه را درفضا پرتاب کرد. از اتصال این اجرام، بمرور قرون و اعصار، کرات و کهکشان های نخستین شکل گرفتند و بر اثر نیروی ضد جاذبه که از انفجار برخاست، به دور شدن از یکدیگر پرداختند و این عمل را همچنان ادامه داده و میدهند. (۷) شایان کمال توجّه است که این واقعهٔ حیرت انگیز بر حسب مطالعات دانشمندان، در لحظه ای بسیار کوتاه (چهاربیلیونیم ثانیه) پیش آمد و عالم هستی را بوجود آورد. متأسّفانه، هیچکس نمیگوید که چه عامل یا محرکی میتوانست چنین تحوّل شگرفی را سبب شود.

قرن بیستم که آنرا پشت سر گذاشتیم، ناظر انتشار دو فرضیّهٔ بزرگ بود که اصول افکار و بسیاری از قواعد فیزیک نیوتون را متغیّر ساخت و افقهای جدیدی بر اکتشافات فیزیکی افزود:

اول \_ فرضیهٔ نسبیّت عمومی که بیشتر با روابط کیهانی و اجرام آسمانی (ستارگان ،کهکشانها) سروکار داشت. در مستندات این فرضیّه ، مفهوم کلاسیک زمان به عنوان بُعدی خارج از ذهن مورد تردید قرارگرفت و امری معقول (انتزاعی) شناخته شد . دانشمند مبتکر این فرضیّه (انشتاین) اثبات کرد که گذشت زمان تنها تابع

احساس شخص ناظر نبوده بلکه شیئی مورد نظاره نیز در آن تأثیر دارد. مثلاً،اگر در یکی از كرات حادثه اى اتفاق افتد، احساس مدت زمان وقوع آن برای یک ناظر نزدیک به آن کره، البته كوتاهتر از احساس ناظر بسيار دور خواهد بود. دوم \_ فرضيهٔ الکترومکانيک کوانتوم (کمّی) که به طرز روابط ذرات اتمی و ماهیّت انرژی نورانی توجّه داشت. کوششهائی که برای تلفیق ايندو فرضيّه بعمل آمد، سبب شد كه اولاً استدلال علمی، برخلاف گذشته، جهان را به صورت دستگاه فنی و مکانیکی خود کار (ساعت كوك شدة اتفاقى ) ننگرد وثانياً، احتمال وجود ارادهٔ ازلی (خرد وعلّت اولی) را در حرکت و انتظام جهان نادیده نگیرد. گوئی که عقاید علمی در این رشته، کلاً تفسیری از بیان مبارک جمال قدم است که در اشاره به خلاقیّت خداوند در بُعد نامتناهی جهان میفرمایند: « برشحهٔ مطحفه از قمقام بحرمشيّت سلطان احديّتش خلق لانهاية بما لانهاية را از عدم بعرصة وجود آورده ... از اوّل لااوّل خلق فرموده وتا آخرلاآخر خلق خواهد فرمود ». (٨) مضمون این بیان مبنی بر اینست که همهٔ خلایق عالم به تراوش موجی از دریای بیکرانهٔ ارادهٔ آفریدگار بوجود آمده اند و صفت آفرینندگی او را آغاز و انجامی نیست. در مفاوضات حضرت عبدالبهاء نيز به مطلبي بر میخوریم که بار سرشار منطقی دارد و مسئلهٔ زمان و مکان را برای شخص سائل چنین توضیح ميدهد كه: «عندالحق، اول عين آخر است، آخر عين اول. مثل اينكه اعتبار ايّام و اُسبوع [هفته ها] و شهور[ماه ها] و سنه و ديروز و امروز بالنّسبه به كرة ارض است. امّا در آفتاب چنين خبری نیست؛ نه دیروزی، نه امروزی، نه فردائی، نه ماهی، نه سالی؛ همه مساویست ...مکان و زمان محیط برتن است نه برعقل وجان » ( ٩ )

چنانکه ملاحظه میشود، ذهن انسان در مبحث آفرینش جهان و آرایش زمان به اندیشه ها و تخیلات گوناگون مبادرت ورزیده است. در یونان

قدیم، برای معرفی بینهایت، کلمهٔ ویژه ای « Apeiron » بكار ميرفت كه عموماً برهر شيئي چروکیده و مغشوش و خصوصاً بر دوران قبل از آفرینش اطلاق میشد که عالمی منقلب و خالی از هرگونه قاعده و انتظام «Chaos» تصور میشد. از این ازلیّت بیقاعده، خدا (خدایان) جهان و جهانیان را آفریدند و مدار کار را بر اساس نظامات و رعایت قوانین گذاشتند. در آثار بهائی به اصطلاحاتی برمیخوریم که شاید بتوان آنها را اشاراتی به همین اعتقاد روحانی باستانی انگاشت. حضرت بهاءالله در کلمات مبارکهٔ مکنونه، گذشته های نا شناخته را به «بادیه های عدم » تشبیه میفرمایند که تجلّی حیات در آن برانگیخته شد و بمدد «تراب امر، در عالم مُلک) ظاهرگردید. (۹) حضرت عبدالبها، در تبیین این بیان، عدم را جائی میدانند که میدان انقلاب، تحلیل، تفریق و فساد عناصر بوده است.( ۱۰ ) عالم اولیهٔ امکان را نیز به جسدی تشبیه مینمایند که تنها بواسطهٔ «کمالات روح» میتوانست زنده شود و به تبعیّت «قانون اعظم الهي و نظام طبيعي عمومي كه محيط بر جميع کائنات است، جلوه گاه فیوضات الّهیّه گردد ».( ۱۲ ) در فلسفه و ریاضیات معاصر نیز علامت مخصوصی برای بی نهایت انتخاب کرده اند که آن را به صورت قوسهای بیضوی متقاطع نشان میدهند ص و مسافری فرضی میتواند بطور بی پایان در آن سفرکند. این علامت را که از قرن ( jr هفدهم میلادی پذیرفته شده، در دو سر محور افقی زمان قرار میدهند که نمایشی از دو

> انتهای نا مسدود زمان در گذشته و آینده باشد. مسلّماً این علامت تصوری ذهنی از عددی است

> که معدود ندارد و نماد (سمبول) آنستکه زمان

در ابتدا بینهایت و در انتها نیز بینهایت است.

حال، اگر عبور بُعد زمان را از گذشته (ماضی)

به آینده (استقبال) بصورت یک محور افقی

ترسیم کنیم، آیا میتوانیم چنین تصور نمائیم که در عالم هستی، بُعد دیگری هم وجود دارد که بر آن عمود است و قوای عقلانی و وجدانی انسان توانائی دریافت آنرا دارد؟ بسیاری از اعتقادات افسانهای (اساطیری) و مذهبی از قدیم و جدید، وجود مصدر و منشأ چنین بُعدی را پذیرفته و مکان استعاری او (آن) را غالباً در ارتفاعات دور از دسترس انسانی ینداشته اند. نوع انسان بمرورتكامل قواي عقلاني و روحاني خویش، نشان این مصدر و منشأ را گاهی در قلَّهٔ کوه المپ، وقتی در برج بلند ( زیگورات ) بابل باستانی، و زمانی در خورشید و ماه و دیگر كواكب جسته و به نامها و عناوين گوناگون مانند: بُت، سلطان، اميراتور، الاهه (ربّ النّوع) و خداوندگار ستوده است. در جوامع طبقاتی قدیم، بعضى از سلاطين مانند فراعنه مصر و امپراتوران رُم، خود را نماینده و حتی نفس تجسد یافتهٔ خدایان شمرده اند. ادیان جدید که مقامات معنوی و قابلیّت های روحانی را بهتر و بیشتر شناخته اند، ذات الوهيّت را اصل مطلق وجود میدانند که مشیّت غالبهٔ او، بواسطهٔ مظاهر صفاتش (پیامبران)، در محور عمودی جاری و ساری میشود و بر انواع تغییرات طبیعی و انسانی که در محور افقی میگذرد، تأثیر کامل میگذارد \_ نمایش محور استعاری زمان ( افقی و عمودی )



حضرت بها الله ، نیاز و اعتماد فطری انسان را سبب توجه روانی و روحانی او به بارگاه منیع یزدانی میدانند و در مناجاتی میفرمایند: « رجای افتده و قلوب و ارتفاع ایادی نفوس بر بخششت گواهی است صادق و شاهدیست ناطق. چه که اگر کرم نبود، دست ارتفاع را

### نمی آموخت. تراب چه و ارتفاع چه ؟»( ۱۳ )

۲\_ بینهایت عددی و ریاضی: هرچند ریاضی دانان با احتیاط بیشتر از پیژوهشگران علوم فضائى و نجومى از بينهايت سخن گفته اند، امّا از دير باز اين مسئله مورد توجّه آنان بوده است. بدیهیست که در گذشته های دور، فهم ریاضی مردمان در کاربرد ارقام، باندازهٔ امروز نبوده و رفته رفته گسترش یافته است. قبایل بدوی جنگل نشین آمازون هنوز شمارهٔ همنوعان خود را با تعداد انگشتان نشان میدهند و اگر تعداد افراد بیش از ده نفر باشد، جمع آنان را با قید مقداری "زياد " معرفي ميكنندكه غالباً بمعناي نامحدود است. در فرهنگهای باستانی چنانکه مینماید، رقم هزار (۱۰۰۰) حدّ بالای شعور ریاضی عامّه را میساخته و تعبیری از بیشمار یا بینهایت بوده است. کاربرد این عدد درکتب آسمانی، مانند روز خدا که معادل هزار سال است وشب قدر (للة القدر) كه يرهزار ماه برترى دارد، صرفنظر از جنبهٔ نمادین آن، نمونه ای از اینگونه محاسبات بشمار میآید. (۱۴) نامهائی مانند: هزاریا ، هزارییشه ، هزار مسجد ، هزار جریب و هزار دستان ، از چنین یاد گار هائی حکایت میکنند . تودهٔ یونانیان عهد ارشمیدس ، بزرگترین عددی را که میشناختند ، رقم ده هزار « Myriad » بود که آن را به معنای بیشمار بکار میردند .( ۱۵ ) این لغت در زبان انگلیسی هنوز هم معمول و اصطلاحاً نمایندهٔ تعداد فراوان و بيرون از شمار است . امروزه ، اكثراً ميدانيم كه سلسلهٔ اعداد طبیعی حد نهائی ندارد و روند شمارش آنها را هرگز نمیتوانیم به آخر برسانیم . به بیان دیگر ، بربزرگترین عددی که در ذهن خود مجسم میکنیم ، همواره میتوانیم سلسلهٔ ارقام دیگری بیفزائیم .

خوشبختانه، در حوزهٔ زندگی عادی به اعداد بینهایت نیازی نداریم و پژوهش در بارهٔ آنها از

جمله دغدغه های دانشمندان علوم ریاضی و فضائی است. در عوض، سطوحی متناهی از اعداد طبیعی در اختیار ماست که میتوانیم آنها را توصیف نمائیم و برایشان ارزشهای صریح مقرر كنيم . معمولاً ارقام طولاني را كه شمار اعداد آنها از سی ( ۳۰ ) تجاوز کند، به صورت یایه و توان نشان میدهند؛ مثلاً (۱۰ بتوان ۳۰). اعداد بالاتر از این سطوح را اصطلاحاً ارقام بی نام و نشان میخوانند. با وجود این، ریاضی دانان اشکالی نمی بینند که در جهان شناسی فلسفی، نجومی و ریاضی خود، کیفیّات و کمیات اعداد بینهایت را به تفصیل بررسی نمایند و برخی از ویژگیهای آنرا آشکار سازند. این دانشمندان در عین حال اعلام میدارند که جستجوی آخرین رقم سلسلهٔ اعداد کاری بیهوده و گفتگو در بارهٔ چیزی است که گفتگو ندارد. کورت گودل « Kurt Godel » ریاضی دان اهل چکسلواکی که پس از جنگ دوم جهانی به ایالات متحدهٔ آمریکا آمد و به همکاری با انشتاین پرداخت، در سالهای ۱۹۳۰ نظرات خود را مبنی بر منطق ریاضی منتشر ساخت. دلایل گودل بر فلسفه و ریاضیّات تأثیر عمیق و بسزائی بجای گذاشت . زیرا ، اثبات میکرد که ردیف ارقام ریاضی هیچگاه به مرزی محدود نخواهد شد و بر خلاف نظر پژوهشگران علوم محسوس و عینی (اثباتی)، نوع انسان و نظامهای علمی او هرگز به راز نهانی و نهائی خلقت یی نخواهند برد و هر گونه تحقیقات در این رشته ناقص «Incomplete » خواهد ماند. علاوه بر این، گودل معتقد بود که در فطرت انسان، نوعی مصالح غیر مادّی بکار رفته که جوهری معقول و مجرّد (انتزاعی) دارد. بصیرت ریاضی ما نیز از همین جوهر بسیط مایه میگیرد و در بارهٔ اعداد و پدیده های ریاضی و هندسی گفتگو میکند که هویّت هائی موجودند ولی محتوای مادّی ندارند. ادراکاتی که از بصیرت

فطری صادر و بواسطهٔ چشم سِرّ مشاهده میشوند، هر چند با دریافتهای حسّی متفاوت و حتّی متباینند، امّا حضورشان در ذهن، نشانه ای از بستگی روابط ما با حقیقت وجود است.(۱۲) مثلاً، ادراک حقیقت، عشق، مهر، زیبائی، نیکی و امثال آنها را که غیر ملموس و فارغ از قید مکان ولی باقی در زمانند، نمیتوان با ادراکاتی که بواسطهٔ حواس پنجگانه از اشیاء حاصل میکنیم، یکسان شمرد هرچند هر دو حادد.

حقایقی را که گودل به زبان علمی بیان کرده، در جهان شناسی بهائی به لسان تشریع توسط حضرت بهاءالله و بهلسان تبيين توسّط حضرت عبد البهاء، قبلاً توضيح داده شده است. حضرت بهاءالله ، پوشیدگی ابدی رازهای طبیعت را دلیل کمال صنع الهی میدانند و میفرمایند: (( بشأني صنع خود را جامع و كامل خلق فرموده كه اكر جميع صاحبان عقول و افئده ارادهٔ معرفت یست ترین خلق او را على ما هـوعليه نمايند، جميع خود را عاجز و قاصر مشاهـده نمايند ». ( ۱۷ ) حضرت عبد البهاء هم در تمثيلي عرفانی میفرمایند : «آنچه گوئیم و جوئیم از مدرکات عالم انسانی است و در تحت احاطهٔ عالم بشری . نتایج فکریّه چگونه به معارج آلهیّه رسد و عنکبوت اوهام چگونه به لعاب ظنون و افهام، بر رفرف تقدیس تند )). ( ۱۸ ) بعلاوه، در لوح يروفسور اگوست فورل (١٩٢١)، علَّت طبیعی نقص و کوتاهی اندیشه را به فهم اسرار وجود توضیح میدهند و از این طریق، راهی به شناخت آفرینندهٔ جهان میگشایند، قوله عز بیانه: (( چون دقّت کنیم ملاحظه نمائیم که انسان مانند میکرب ضعیفی است که درمیوه ای موجود . آن میوه از شکوفه تحقّق یافته وشكوفه از شجر نابت شده وشجر ازمادهٔ سیّاله [شیرهٔ گیاهی] نشو و نما نموده و آن مادهٔ سیّاله از خاک و آب تحقّی یافته . حالا، چگونه این میکرب صغیر میتواند ادراک حقایـق آن بوستان نماید و به باغبان پی برد و حقیقت آن باغبان را ادراک كند؛ اين واضح است كه مستحيل است. ولى آن ميكرب اگر

هوشیار گردد، احساس نماید که...این کون نامتناهی باین عظمت و انتظام بنفسه تحقق نیافته. همچنین قوای غیر مرئیه در حیّز امکان موجود؛ ازجمله قوهٔ اثیریه، قوهٔ نامیه، قوهٔ حساسه، قوهٔ عاقله، قوهٔ متفکره،قوهٔ حافظه، قوهٔ واهمه وقوّهٔ کاشفه » ( ۱۹ )

٣\_ بينهايت ذهني: حقيقت انساني يا نفس ناطقه « Spirit )) را میتوان به سکّه ای تشبیه کرد که یک روی آن متوجّه تجارب حسّی و ورزندگیهای عقلی است که سازمان تجربیّات طبعی هر شخص را میسازد و آنرا ذهن « Mind » مینامند. روی دیگر این سکه متوجّه عوالم معنوی است که سازمان مفاهیم و معانی را بنیاد مینهد و آنرا روح «Soul» میگویند. با این حساب، حوزة فعّاليّت نفس ناطقه بينهايت وسيع است. در علوم الهي و ديني، معمولاً ذهن ونفس را از جمله تجلیّات قوای روحانی بشمار می آورند. از این لحاظ، این اسامی گاهی معادل ویا مترادف یکدیگر بکار میروند. روح را نیز پرتوی بسيط وملكوتي، يعنى وديعه اى يزداني میدانند که تظاهرات آنرا میتوان مشاهده نمود اما گوهر آن را هرگز نمیتوان شناخت. الته باید متذكر شويم كه اين تعريف مورد قبول همگان نیست. جمعی از فلاسفه و دانشمندان مادّی گرا، ادراکات انسانی را فقط به تجربیّات محسوس و مشهود محدود میدانند و بر آنند که هیچگاه ذهن جدا و مجزاً از مادّه وجود ندارد و آنچه را که ذهنیّات مینامیم، در واقع نتایج اعمال الكترو شيميائي مغزند. جسم انسان نيز ماشيني است که یک کامپیوتر قابل حمل بنام مغز، حرکات و سکنات آنرا تنظیم و اداره میکند. تصاویر ذهنی و حالات عاطفی هم شامل طرح هائی ساده مثل الگوها و جدولهای کامپیوتری « Simulations » میباشند که بمنظور اعتبار بخشیدن به پدیده های خارجی عرضه میشوند. (۲۰) بدیهی است که چنین نگرش

مكانيكي از ساختار ذهن را همهٔ اهل انديشه نیسندیده اند. حتی، دیوید هیوم فیلسوف اسکاتلندی که از پیشگامان اعتقاد به تجربهٔ محسوس (( Empiricism )) بشمار میرود و تنها دریافت های خام حستی را معیار شناخت میداند، معتقد است كه: ظاهراً انواع دریافتها قبلاً در ذهن موجودند؛ ضمير آگاه، مانند پروانه اي كه از گلی به گلی مینشیند، در میان آنها میگردد و آنچه را که میخواهد بر میگزیند. (۲۱) ضمیر یا وجدان آگاه نیروئی است که بما هویت شخصی ميبخشد كه همان احساس و انتباه خالص است. اين ضمير را به كلمهٔ "من" و "خود" تعبير میکنیم که بنوبهٔ خویش، معرف صفات ظاهر و ذخاير باطن است. شگفت آنست كه مجموعهٔ ضمایر آگاه متعلق به تمام افراد بشر، بیک صورت و با یکنوع کلمات بیان میشوند. گوئی بر حقیقت غائی عالم هستی، وجدان واحد جامعی حکومت میکند که هریک از وجدانهای فردی، پرتوی از آنست. بفرمودهٔ حضرت عبدالبهاء: (( مقصود من اینست که این جهان غیرمتناهی مثل هیکل انسانی است وجمیع اعضاء به یکدیگر مرتبط ... زیرا عالم وجود مثل شخص حيّ است) . ( ٢٢ ) حضرت عبد البهاء، بهره گیری نفس مادّی را از فیوضات وجدان قدس غیبی، به: « استفاضهٔ کل از فصل و نسیم و نفحهٔ نوبهار » تشبیه مینمایند. ( ۲۳ ) بقول گئورگ کانتر، دانشمند فیزیک ریاضی قرن نوزدهم، آن وجدان جامع یا: حقیقت بینهایت در اذهان ما زندگی میکند. ( ۲۴ ) حضرت بهاءالله، نیرو های نفسانی و روحانی را رمز قدرت الهی مینامند که منادی حقیقت وجود در جمیع عوالم است. ( ۲۵ ) در بیان دیگر نیز، در جواب سائلی چنین میفرمایند: «اینکه از حقیقت نفس سؤال نموديد، انها آية الهيّة وجوهرة ملكوتيّة عجزكل ذي علم عن عرفان حقيقتها وكل ذي عرفان عن معرفتها ».( ٢٦ )

4\_ بینهایت مطلق: وقتیکه از بینهایت مطلق سخن میگوئیم، مقصودمان هویّت هائی هستند که بضرورت ذاتی خود، اشکال و ترکیبات مادی (فیزیکی) ندارند، از قوانین نسبیّت بکلّی مبرّا هستند و در اعلاترین رتبهٔ خلوص و تمامیّت، بخودی خود موجودند. بعضی از حکما (افلاطون)، صور ذهنی را مطلق دانسته و معتقد بوده اند که انواع اندیشه ها « Ideas )» در حالتی مستقل از شخص فكور، (صاحب انديشه) وجود دارند و جهش های روحانی توانائی آن را دارند که تا حدودی به مکاشفهٔ آنها موفق شوند. بزرگترین بينهايت مطلق ذات الوهيّت است كه به نسبت فهم و میزان شناخت مردم ، به نامها یا اسماء متفاوت خوانده و به صفات و کمالات متعدد ستوده شده است. حضرت یهاءالله، به منظور انتباه افكار مؤمنان اديان گذشته و نيز اهل بهاء، درجهٔ اطلاق خدا را چنین تعریف میفرمایند: « بر اولی العلم و افعدهٔ منيره واضح است كه غيب هويّه و ذات احديّه مقدّس از بروز وظهور وصعود و نزول و دخول و خروج بوده و متعالیست از وصف هر واصفی و ادراک هر مُدرکی، لم یزل در ذات خود غیب بوده و هست و لایزال بکینونت خود مستور از ابسار و انظار خواهد بود ». ( ۲۹ ) آنگاه اضافه میفرمایند که اگر خدا را بنعوتی مانند فردانیّت میستائیم باید متوجّه باشیم که «حقایق تفرید » به مشیّت او آفریده شده و اگر علیم مینامیم، « جواهر علم » به ارادهٔ او حقیقت پذیرفته اند. ذكر اين اوصاف بفرمودة حق، بخاطر آنست كه افراد مؤمن از طریق شناسائی نفس خود ( معرفة النَّفس)، به جایگاه خداوند که در فطرت یا کینونت آنان قرارگرفته است، ارتقاء الند. ( ۲۸ )

به طوریکه از گزارش تاریخ فلسفه بر می آید، حکیمی مصری بنام پلوتن « Plotinus » که نویسندگان عرب او را فلوطین نامیده اند، اوّلین کسی بود که در حدود سه قرن قبل از میلاد،

"خدای واحد" را بینهایت خواند و او را خارج از تصرّف هر گونه کمیات داخلی یا خارجی دانست و توحید خالق را به قبول این دو میزان موکول ساخت. آرای پلوتینوس در فلسفهٔ مسیحی و اسلامی به تدریج نفوذ کرد و در بافت الهیّات آنها جذب شد. در قرون گذشته، مسئلهٔ مورد گفتگو آن بود که رابطهٔ خدای نامحدود و لایتناهی با جهان محدود و متناهی چگونه صورت میگیرد؟ این مشکل باینصورت حلّ شد كه ميان وحدت بينهايت (عالم حق) و كثرت بینهایت (عالم خلق)، مراتب، مقامات، و سطوح فراوانی وجود دارند که قابل ادراک و فهم انسانند. اینگونه مراحل واسطه را بینهایت های موقّت و محدود و یا مجموعه های گذرای قابل سنجشى مينامند كه بر انتقال حالت يا هويتى در مسير زمان دلالت دارند. حضرت عبد البهاء به سه مرتبه از اینگونه مراتب اشاره فرموده اند: « مرتبهٔ عبودیت، مرتبهٔ نبوت، مرتبهٔ ربوبیت » . ( ۲۹ ) بطور یقین، اطلاع و آگاهی بر دو سطح یا مرتبهٔ اول و دوم (عباد، انبیاء) مقدور و شناخت مرتبهٔ سوم نسبی است. برای روشن شدن مطلب به ذکر سه مثال متفاوت متوسل میشویم:

در مثال اول، اگر نسلهای متوالی انسانی را بنظر آوریم که از ابتدا تا به امروز پیاپی آمده و در آینده نیز خواهند آمد، دورهٔ انتقالی نسلها را در مسیر زمان، بالقوّه بینهایت خواهیم دید. در همان حال چنانکه میدانیم، در هر مقطعی از زمان، تعداد معیّنی از مردمان یا نسلهای متناهی زندگی میکنند که آگاهی ما بر احوال آنان ممکن میشود.

در مثال دوم، کرهٔ زمین را در نظر میگیریم که سطح نواحی مختلف آن را میتوان محدود انگاشت زیرا، با شناختی که از دو بُعد آنها داریم (طول، عرض)، محاسبهٔ مساحت و تعیین حدود جغرافیائی هر ناحیه بآسانی صورت میگیرد.

ولی ، سطح کلی کرهٔ زمین را نمیتوان به حدود و ثغوری مانند مرزهائی که برای یک ناحیه یا کشور در نظر میگیریم، محصور دانست. به بیان دیگر ،این مساحت نا محدود است چونکه در هیچ امتدادی بپایان نمیرسد و به جدار یا دیوار یا حتی بر خورد نمیکند زیرا، پوستهٔ زمین در تمام جوانب منحنی است و انحنای آن موجب کرویت آنست.

در مثال سوم، سطوح محدود و قابل شناخت و سطوح نا محدود و نا شناخته را در عوالم رؤیا ملاحظه میکنیم. چنانکه میدانیم خواب طبیعی که با تخفیف اعمال حیاتی، کند شدن سوخت وساز (متابولیسم) و دیگر اعمال فیزیولوژیک بدن همراه است، مهلتی برای استراحت عضلانی و دفع سموم «Hypnotoxin) مراكز عصبى است. حضرت عبدالبهاء، خواب را از همهٔ نعمای جسمانی لذیذتر شمرده اند زیرا قدری سبب آزادی روح میشود. ( ۳۲ ) اما رؤیا حالت دیگری از خواب ویا بهتر بگوئیم، حالت دیگری در خواب است که طی آن قوای کاشفهٔ روحانی با حقایق موجودات ویا صورتهای خارجی آنها ارتباط برقرار میسازند . ادراکات حاصله از این ارتباط، بر خلاف بیداری، بدون دخالت ارادی اندامها و أرگانهای بدن کسب میشوند و معمولاً از حدود زمانی و مکانی فارغ و آزادند. البته، تمام رؤیا ها نفوذ و قابلیّت یکسان ندارند. اکثر رؤیاها با رسوب انواعی از ادارکات نایخته و خاطرات نهفته در ضمیر نا خود آگاه مخلوط و از خلوص کافی بی بهره اند. در آثار بهائی، از عوالم رؤیائی به عنوان نموداری از سیر روح در ابعاد نامتناهی، در افقهای دور دست معنوی و در فضاهای جهان ملکوتی، یاد شده است. حضرت بهاءالله ميفرمايند: « از نوم سئوال شده بود؛ او عالمي است از عوالم آلمیّه و مدل و مُشعر بر امورات نامتناهیه. از جمله، دلیل بر عالمی که بدء و ختم و اول و آخر در او مشاهده

نمیشود. چنانچه حال امری در نوم مشاهده میشود و بعد از سنین معدودات بعینه همان ملاحظه میگردد » ( ۳۱ ) \* هر آینه، نتیجهٔ کلی که از تمام این توضیحات عاید میشود اینست که در کاخ باشکوه علوم مادی، هیچ روزنی به شناخت حقیقت مطلق در ماورای طبیعت باز نمیشود و ورزندگیهای فکری (( Intellect )) کلاً محصور در چند و چون سطوح انتقالی و محدود مظاهر طبیعت است. البتّه میتوان چنین اظهار کرد که "حقیقت" برترین و اعلاترین درجهٔ تفکّر است که انواع مفاهیم و معانی قابل اثبات، همواره در صدد آنند که خود را بحریم شناسائی آن نزدیک سازند. جستجوی حقیقت در تاریخ اندیشهٔ انسانی، معمولاً بدو روش و بر پایهٔ دو منطق دنبال شده است: منطق علمی (عقالانی) و منطق ايماني (عرفاني).

در روش اول، پژوهشگران علوم نظر خود را متوجّه عالم کثرت میسازند و قلمرو تحقیقات خود را به حوزهٔ پدیده های بیشمار طبیعی محدود میکنند. علم جدید غالباً بجز واقعیّات محسوس و احکام معقول مدارک دیگری نمی پذیرد و به مداخلهٔ دست غیبی و تأثیر قوای نامرئی روحانی در امور عالم، اعتقادی ندارد. در روش دوم ، منطق عرفا بر آنست که برای شناخت بهتر و کاملتر مظاهر متنوع وجود، نوع انسان ناگزیر است که آزمون های علمی ویافته

شناخت بهتر و کاملتر مظاهر متنوع وجود، نوع انسان ناگزیر است که آزمون های علمی و یافته های عقلانی خود را با تجربیات ایمانی و کشفیّات روحانی همگام، همآهنگ و همنوا سازد. در خصوص این منطق، حضرت عبدالبها، چنین اظهار نظر میفرمایند: « روح شجر است وعقل بمثابهٔ ثمر. عقل کمال روح است و صفت متلازمهٔ آن است؛ مثل و علم دو دایره است که بمرکز واحد سیر میکنند؛ آن مرکز و علم دو دایره است که بمرکز واحد سیر میکنند؛ آن مرکز حقیقت است) . (۳۲) تفاوت دیگری که میان مکاتب علمی دیده

میشود در این است که عارفان بر عکس عالمان، به هرم تصوری خلقت موجودات، از بالا به پائین یا از رأس به پایه مینگرند. در این نگرش، اوّل واحد مطلق (خدا) را می بینند که بر قلهٔ هرم نشسته است. واحد مطلق، طی مراتب نزولی به کثرت میگراید و همهٔ کائنات بتدریج از او صادر میشوند. به همین دلیل، واحد نخستین را "واحدکثیر" مینامند که بتنهائی شامل تمام آحاد است؛ مثل اینکه سلسله ای از اعداد یک آحاد است؛ مثل اینکه سلسله ای از اعداد یک (۱) را کنار یکدیگر قرار دهیم

حضرت عبدالبهاء آن واحد نخستین بنیادی را بمنزلهٔ "نطفه" شمرده اند که دستگاهها و اندامها در هویت آن مکنونند. ( ۳۴ ) بنا بگواهی آن حضرت: « شبهه ای نیست که در ابتدا مبدأ واحد بوده است. مبدأ نميشود كه دو باشد، زيرا مبدأ جميع اعداد واحد است ... آن مادهٔ واحد در هر عنصری بصورتی در آمده است؛ لهذا صور متنوّعه يبدا شده است ... يعنى حـقيقت ذات الـوهيّت كه جميع كائنات باو وجود يافته، متـفق عليه است ». ( ٣٥ ) يس چنانکه حضرت بهاءالله میفرمایند : « همهٔ نامها نام او و آغاز و انجام کارها باو » .( ۳۲ ) اصولاً چنین مینماید که در بطن هر اسمی میتوان مراتب وحدت و كثرت، محدود ونا محدود، ونهایت و بینهایت را یکجا تصوّر نمود. مثلاً لغت "خانه" که در مقام وحدت بریک مکان قابل نشیمن دلالت میکند، در مقام کثرت انواع بینهایتی از خانه ها را به تصور ذهنی می آورد که در شکل و طرح و اندازه و رنگ با بكديگر متفاوت باشند.

در پایان گفتار، ضمن آنکه به نا توانی خود از شناخت مقامات مادی و معنوی در بینهایت آنها اقرار میکنیم، کلام مبارک حضرت بهاء الله را به شهادت میگیریم که: « اعتراف بر عجز در این مقام، از روی بصیرت، منتها مقام عرفان عبد است و منتهای بلوغ عاد ». ( ۳۷ ) =

عندلیب شمارهٔ ۸۱

### یاد داشتها

۲۳ - همان کتاب ، ص. ۱۷۰

Georg Cantor in Rudy Rucker: "Infinity and the - ۲۴
Mind ", p. 200

" Gleanings from the Writings of Baha'u'llah ", - ٢٥
pp. 160-161

٢٦ - "منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله" ، ص. ١٠٧

۲۷ - همان کتاب ، ص. ۳۸

۲۸ - همان کتاب ، صص. ۲۱ - ۲۸

٢٩ - "امر و خلق" ، ج. ١٠٢ ، ص. ١٢٧

۳۰ - همان کتاب ، ج ۱ ، ص. ۳۲۵

70 - همان کتاب ، ج. 7 ، ص. 717 ... برای اطلاع بیشتر در این مورد ، رک. از حضرت بهاء الله : هفت وادی \_ منتخباتی از آثار ، ص. 70 - امر و خلق ، ج. 1 ، ص. 70 . از حضرت عبد البهاء : مفاوضات ، صص. 70 - 70 اسمانی ، ج. 10 ، ص. 10 ( خطابه در اسکاتلند ) \_ خطابات پاریس ، صص. 70 - 70 بنجم باختر ج. 10 ، شمارهٔ 10 ، سال 10 ، صص. 10

٣٢ - "مفاوضات" ، ص. ١٤٨

٣٣ - همان کتاب ، ج. ٢ ، ص. ١٢٩

۳۴ - همان کتاب ، ج. ۱ و ۲ ، صص. ۱۳۳ - ۱۳۲ و مکاتیب ،

ج. ۲ ، ۱۹۱۰ میلادی ، ص. ۱۰۹

۳۵ - "مفاوضات" ، ص. ۲۲۸ ، ۲۰۵

۳۱ - " دریای دانش " ، ص. ۳

۳۷ - "دریای دانش" ، ص. ۱۹۱

B. Pascal: "Pensees et Opuscules", L. - N Brunschvicq (ed.), Classiques Hachette, Paris, 1961, p.

Max Muller: "The Origin and Growth of Religion - Y
", p. 53

H. A. Frankfort: "Before Philosophy", Penguin - W Books, Baltimore, Maryland, 1973, p. 262

۴- "دریای دانش" ، مؤسسهٔ مطبوعات بهائی هند ، ص. ۴۱

۵ - "الواح نازله بعد از کتاب اقدس" ، لانگنهاین ، آلمان ،

۱۳۷ بدیع ، ر.ک. "لوح حکمت" ، ص. ۸۳

٦ - "قرآن كريم" ، سورة يونس ، آية ٥

۷ - فیروز براقی : "انسان و کیهان" ، از انتشارات مؤسسهٔ
 معارف بهائی ، ۱۹۹۸ ، فصل ٦

۸ - "منتخباتی از آثار حضرت بها،الله" ، لجنهٔ نشر آثار امری
 ۱۴۱ بدیع ، ص. ۴۸

۹ - " مفاوضات " ، صص. ۱۰۸ و ۱۷۰

۱۰ - "ادعیهٔ حضرت محبوب" ، کلمات مکنونه ، ص. ۴۴۰

۱۱ - "مجموعة خطابات" ، چاپ ۱۹۲۱ ، جزء ۱ ، ص. ۳٦

١٢ - "مفاوضات" ، صص ، ١٤٣ - ١٢٣

١٣ - "ادعية حضرت محبوب" ، ص. ٢٧٤

۱۴ - "قرآن كريم" : سورة سجده ، آية ٥ و سورة قدر ، آية ٣

Rudy Rucker: "Infinity and the Mind: The - 10 Science and Philosophy of the Infinite", Bantam New

Age Books, N.Y., 1983, p. 108

Ibid., pp. 168-176 - 17

١٧ - "منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله" ، ص. ٢٨

۱۸ - "مجموعة مناجاتهاى حضرت عبدالبهاء" ، ص. ١٢٣

۱۹ - "لوح مبارک حضرت عبدالبهاء به پروفسور اوگوست فورل"

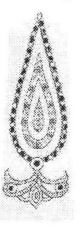
، نجم باختر ، جلد ۱۴ ، شمارهٔ ۱ ، ص. ۳۰

Alan M. Turing in M. Davis (ed.): "The -Y. Undecidable", Raven Press, N., Y., 1965, pp.

116-151

Rudy Rucker: "Infinity and the Mind", p. 35 - Y1

۲۲ - "مفاوضات" ، صص ۲۲ - ۲۲



# مخاطب جواهر الاسرار از آثار مباركة جمال اقدس ابهي

در لوحی خطاب به یوسف که نسخه آن در مجموعهٔ شمارهٔ ۳۵ صفحات ۲۷ تا ۳۰ از ردیف آثار و کتبی که توسّط محفظهٔ ملّی آثار امری ایران در سال ۱۳۳ بدیع (۱۹۷۹ میلادی) به منظور حفظ تکثیر شده است اشاره ای به بیان مبارک زیر در بارهٔ جواهر الاسرار زیارت می شود:

"ای یوسف چون از قبل نفحات ایمان از تو استنشاق شد لذا این لوح از سماء مشیّت ربّانیّه نازل و ارسال گشت که شاید از نفحهٔ بیان رحمن به ملکوت تبیان فائز شوی و در تیه غفلت و وادی حیرت سرگردان نباشی در حکمت بالغهٔ الهیّه ملاحظه نما که در آن سلوک که از قبل از قلم امریّه نازل و ارسال شد دو مقام آن را ستر نمودیم و تو سؤال نمودی مع ذلک از قلم اراده در ذکر آن دو مقام علی ما یبنغی بیانی ظاهر نه. در کنوز علمیّهٔ ربّانیّه مستور نمودیم لاجل این ایّام تا به آن ملتفت شوی و از حکمت ستر آن سؤال نمائی و تو چنان غفلت نمودی که ابداً به نظرت نیامد تفکّر فی ذلک لتطّلع بما قضی من قبل و تکون موقناً بان عنده علم کلّ شیء فی کتاب منیر".

صدر این لوح مبارک به این آیات مزیّن است "بنام یکتا خداوند عالم ... ای یوسف از عرف قمیص رحمانی محروم مشاهده می شوی ... "

امّا "دومقام آن را ستر نمودیم" اشاره به بیان مبارک در .
آخر جواهر الاسرار است که می فرمایند؛ بلّغ تعجیل الرّافع الی مقام الّذی ترکنا ذکر السفرین الاعلیّین فی التسلیم و الرّضا ... ولکن لو تجد فی نفسک حرارة المحبّة لتقول هل من مزید و نقول الحمد لله ربّالعالمین" (آثار تام اعلی جلد ۳ ص ۸۸) مقصود از یوسف مخاطب جواهر الاسرار بنا به تحقیق جناب فاضل مازندرانی سیّد یوسف سدهی اصفهانی است (مبران و رمروان جلد ۲ ص ۵۰۱) مشار الیه بابی ازلی بوده است مفهوم اشارات نازله در لوح مذکور حاکی از آن است که مخاطب وابسته و مدافع میرزا یحیی اشاره می فرمایند و موقعیّت و دعاوی میرزا یحیی اشاره می فرمایند و مخاطب لوح را به مطالعهٔ کتاب مستطاب بیان

توصیه و نصیحت می نمایند.

تا آنجا که نگارنده اطّلاع دارد شخص دیگری به نام یوسف در آن ایّام در بین مدافعان میرزا یحیی وجود ندارد ضمنا از سیّد یوسف سدهی نیز اطّلاعات تاریخی زیادی در دست نیست ■

## دو کتاب خواندنی

۱\_ گلگشتی در قرآن مجید:

مؤلّفین این کتاب شهین احسان و دکتر پرویز روحانی می نویسند:

مؤلّفین در این کتاب با استناد به آیات قرآن کریم معانی و مفاهیم "اسلام"، لقاءالله"، "نفخ صور"، "ساعة"، و بسیاری از مواضیع اسلامی را روشن می سازند و از خلال آیات این سفر کریم حقیقت دین الهی را به اثبات میرسانند.

بهای این کتاب با ۲۲۶ صفحه وجلد شمیزی ۱۹دلار است

٢\_ ظهور و حقيقت انسان:

نویسندهٔ این کتاب علمی و تحقیقی به سؤالات زیر پاسخی شایسته می دهد:

چرا کرهٔ زمین مزرع رشد زندگی است؟ تکامل جانداران چگونه صورت گرفته است؟ روان آدمیّت از کجا سر برزده است؟ برداشت ادیان از انسان چیست؟

حقیقت و مقام انسان را چگونه باید ارزیابی کرد؟ بهای این کتاب بابیش از ۳۱۵ صفحه ۲۰ دلار است

Association for Bahá'í Studies in Persian

596 Upper Sherman, ON, L8V 3M2 Canada

Tel: (905) 388 0458 Fax: (905) 388 1870

Email: pibs@sprint.ca Website: absp.org

# بررسی رتبهٔ هوشیاری و رفاه حیوان

تقدیم به دوستداران حیوان

پريوش سمندري

اماكن و

احساس ترس و

يا احساس

اشخــاص،

«... جمیع کائنات جلوه گاه تجلّی الهی است. یعنی آثار الوهیّت الهیّه در حقایق موجودات و جمیع کائنات ظاهر است». حضرت عبدالبهاء

در فلسفه ها و افكار ديني و مذهبی شرق و غرب همشه توجّه به موارد عقلی و ماهیّت هوشيار خلاق انسانى واجد اهميّت بوده و نظرات فلسفى و مندهبی در سراسر جهان عميقاً مايل به درک مراتب هـوشياري و آگاهی بشر و تعديل و اصلاح اخلاقی آن بوده است.

امنیّت نسبت به
آنها بروز
میکند نباید بر
مقیاس قدرت
فکری انسان و
بر وجه تمیز
ظرفیت دانائی
او باشد. بلکه
لازم است به
او باشد. بلکه
عنوان یک رشتهٔ
تحقیقی فلسفی
عنوان یک رشتهٔ
انجام شود زیرا
چنین مطالعه
ای برای درک

امروز تقاضا برای حفظ حقوق و تأمین رفاه حیوانات به حدی رسیده است که باید درهای جدیدی برای مطالعه و شناخت حس نیمه هشیار حیوانی باز

شود.

ولی در این راه میبایست بعض مطالب مد نظر قرار گیرد. آزمایش قابلیّت و یا احتمال وجود ذهن حیوانی و اهمیّت قبول آن که بصورت ابراز احساسات، یادآوری محلّها و

روابط انسان با حیوان ضروری است.

بررسی علمی ذهن حیوانی مواجه با موانع بسیاری میباشد از جمله:

تا کنون، نقطه نظرهای پایه ای

و پیشین دربارهٔ قبول ذهن حیوانی به عنوان یک موضع خاصّ تحقیق فلسفی نبوده و بیشتر از جهات دینی و مذهبی يا مطالعات نيمه علمي و احياناً برداشتهای محکوم کننده ای بوده است که در اثر برخورد های روزانه با حیوانات ایجاد گردیده است. بعلاوه دیدگاه فعلی و معاصر معطوف و متأثّر از تفسير عقيده فيلسوف معروف يوناني Povagoras است. وى انسان را مقیاس و میزان کل اشیاء میداند. بر این مبنا و با این طرز تفكّر قياسي، بررسي مورد نظر مشکل گردیده و اجازه نمی دهد خصوصیّات حیوانی به عنوان یک گروه مشخّص دیگر در خلقت شناخته شود و حیوان در مقایسه با انسان محکوم و به مصیبات و آزار و اهمال مبتلا شده است.

مطالعات کنونی نشان میدهد هوشیاری حیوانی قسمت مهم ترکیب دهندهٔ زندگی او است و اگر از آن محروم باشد زندگی وی ممکن نیست. همانطور که انعکاس آگاهی انسان در اعمال و رفتار و روحیّاتش به گونهٔ مکس العمل ها در برابر مسائل و حوادث و موارد مختلف حیات مشاهده میشود، حیوان هم در برابر سایر

حیوانات و یا نسبت به غذا، هنگام برخورد با بیگانه و یا دوست، و سایر احتیاجاتش به صور گوناگون مثل پارس کردن و غیره عکس العمل هائی از خود ظاهر میسازد که مدرکات رفتاری او محسوب میشود.

حیوانات از نظر علمی در گروه مخصوص رده بندی شده اند ولی تحقیق در بارهٔ هوشیاری آنان و یا نظراتی که راجع به محتوی و وسعت حس هوشیاری حیوانات و به منظور تکمیل و تصحیح به جوامع تحقیقی گذارش میشود، بر اساس استدلال قياسي و القائي و نظری است و بعض فرضیات نادرست و روش غلط برای این بررسی ها به کار رفته است. رويهمرفته فعلا تحقيقات علمي به حدی توسعه نیافته تا بتواند بررسی هائی در زمینهٔ آگاهی حيواني نمايد.

برای مطالعهٔ آگاهی حیوانی میبایست موارد بسیاری را در نظر داشت:

۱\_ ذهن حیوان به عنوان یک حوزهٔ مشخص تحقیقی فرض شود و بررسی مستقل فلسفی در بارهٔ آن اعمال گردد، زیرا تحقیقات کنونی نوعی تجسس در یک بحثی است که درجهٔ دوم اهمیّت قرار دارد و هدفش

فقط ایجاد تسهیلات برای درک مسئله میباشد.

۲\_ نتایج حاصله از مطالعات ذهنی حیوان که از موضع تاریخی فلسفی بدست آمده است منحصر در شناخت روانی آنها از طریق آزمایش های قابل رؤیت جسمانی بوده است.

۳\_ تحقیقات مستقل و مستقیم لازم است تا تمام احتیاجات، چالش ها و افتادگی های حیوان رسیدگی شود.

۴\_ داستانها و تجربه های مردمی که هر روزه با حیوانات در تماس مستقیم هستند جمع آوری شده و مورد تحقیق قرار گیرد. ملاحظهٔ حالات متفاوت آنها از نزدیک میتواند کمک مؤثری در این بررسی ها باشد که البّته باید با کمال دقت، صحّت و یا سقم آن معلوم شود زیرا بعض مردم تحت تأثیر احساسات رقیقهٔ خودشان قرار دارند و گاه در معرّفی حالات حیوان راه مبالغه می پیمایند.

۵\_ برای تحقیق لازم است بسیاری از موانع موجود کنار گذاشته شود از جمله بعض افکار قدیم مذهبی است که بنا بر ضرورت زمانی بوده و حیوان موجودی کثیف و پست فرض شده است. شکی نیست فقدان

وسائل بهداشتی و طبّی و اوضاع اقتصادی مردمان و عدم آگاهی آنان از بیماریهائی که از حیوانات اهلی منتقل میشد و علل شناخته شده و ناشناخته دیگر، در این حکمت مستتر است.

۲\_ بررسی ذهنی حیوان ممکن است هیچگاه کاملاً به نتیجه نرسد ولی عدم دسترسی کامل، نباید بهانه و علّت یأس و توقّف مطالعات گردد.

۷\_ انسان در مرتبت انسانی خود مسؤولیّت های فراوانی نسبت به حفظ سایر موجودات دارد لذا تأمین راحت حیوانات که از نظر مراتب حیات در ردهٔ مهم تری پس از انسان قرار دارند میبایست بیشتر مورد نظر وی قرار گیرد.

۸\_ بسط و ادامهٔ روابط سالم و ضروری ظاهری و باطنی بین اشیاء عالم در مرحلهٔ اول، متضمن آگاهی و معرفت انسان نسبت به موجودیّت آن هاست و بواسطهٔ درک و پذیرش چنین اهمیّت است که نیروی محرّکه لازم را برای توسعهٔ تحقیقات منظم و نافع در مورد حیوانات در شخص تولید میکند.

۹\_ شناسائی و قبول ضرورتوجود سایر کائنات از جملهحیوانات در عالم هستی و

اثرات و ثمرات وجودی آنها در زندگانی انسان الزامی به نظر می رسد.

۱۰\_ تمیز و تشخیص مراتب کائنات و قدرت و قابلیّتهای آنها و بررسی استعدادها و هوشیاری حیوانات در رتبهٔ خود بدون مقایسه با مرتبت انسانی باید مورد مطالعه قرار گیرد.
۱۱\_ برتری هائی که در بعض موارد حسّی بر انسان دارند مانند حسّ بویائی شدید ، قدرت دید وسیع. حساسیت در قدرت دید وسیع. حساسیت در

مقابل اصوات، تشخیص خطر در موارد مختلف از جمله زلزله، مواجهه با دشمن، در آتش سوزی ها مشخّص گردد.

۱۲\_ شناخت احساسات حیوان در برابر محبّت، غم و خوشحالی در مواردی که با احتیاجات غریزی او ارتباط

۱۳\_ تربیت پذیری و استعدادی که حیوانات در انجام بعض مسئولیت ها دارند بررسی گردد.

ندارد

مطالعه ذهنی حیوان از دیدگاه معنوی و اخلاقی برای رفاه و حفظ حقوق آنها لازم است در عین حال کمک مؤثری به مطالعهٔ علمی روابط موجود در بین کائنات هستی در این

برهه از زمان مینماید.

طبیعت علمی قرن بیستم اکثر افكار مذهبى و ماوراء الطبيعه را مورد سؤال قرار داد، یکی از علل مهم این تعارض، عقاید پیچیده و نا معقولی بود که از حوزه های بیشمار و به اصطلاح مذهبی صادر شد و آن چنان سردرگمی های فراوان ایجاد نمود و تیشه بر ریشهٔ حقایق روحانی زد که راه را برای گریز از تعالیم انسانی مذاهب بیش از پیش هموار نمود. بند و بست جنبی بعض افکار مذهبی و در نتیجه ممانعت آن از توسعهٔ های علمی و فکری جامعهٔ بشر باعث شد تجربه های نا خوشایندی در یادها زنده ماند و در نتیجه ترس و واهمه ای شدید در جوامع علمی به وجود آمد و ناگریز برای جلوگیری از تجدید موقعیّت های دردناک پیشین سعی گردید بهر طریق راه نفوذ اعتقادات عتيقه مسدود شود بدون آن که جنبه های نافع و اخلاقی تعالیم معنوی مورد بررسی و مطمح نظر قرار گیرد. تعرّض نسبت به حیوانات و تحقیر و آزار آنان از جمله مواردی بود که مردم بدون توجّه به جنبه های اخلاقی دینی و تنها بصرف بعض اعتقادات مندهبى اعمال

مينمودند.

مهرحال روابط انسان در مرتبهٔ اشرف مخلوقات با حیوان که نسبت به سایر موجودات عالم در رتبهٔ نزدیکتری با او قرار دارد روز به بروز صمیمانه تر میشود و نظرات کلّی و عمومی مردمان به تدریج در برابر همزیستی مسالمت آمیز با حيوان موافق ميگردد. لزوم حفظ محیط زندگی حیوانات برای بقای محیط زیست معلوم و روشن است و بالاخص رابطه ای که از دو جهت معنوی و مادّی در جریان تماس روزانه با حیوانات اهلی به وجود آمده است غير قابل انكار ميباشد. سان حضرت عبدالبهاء توجيه دقيق و جالب دربارهٔ بعض خصوصیّات حیوان در مقایسه با انسان است. می فرمایند:

((انسان در قوی و حواس ظاهره مشترک با حیوانست ... حیوان در این قوی اعظم از انسانست... مثل سمع و بصر و شمّ و ذوق و لمس... حیوان ادراک اشیاء محسوسه را میکند... حیوان اسیر حواس است و مقیّد به آن است اموری که ماوراء حواس است که حواس در او تصرف ندارد ابدا ادراک نمی کند. در انسان یک قوهٔ کاشفه است که به آن ممتاز از کاشفه است که به آن ممتاز از حیوانست).

همچنین می فرمایند:

«... در حیوان چون آثاری هست که در

# رادیو پیام دوست

#### PAYAM-E-DOOST RADIO PROGRAM

برنامهٔ رادیوئی "پیام دوست" به منظور رفع سوء تفاهم در بارهٔ دیانت بهائی و ایجاد محبّت و تفاهم میان فارسی زبانان در سراسر جهان از ۲۱ اپریل ۲۰۰۱ روی موج کوتاه ۴۱ متر 7480KHz از ساعت ۱۱:۳۰ تا ۱۱:۰۰ شب به وقت طهران پخش می شده است. از ۲۳ می ۲۰۰۲ برنامهٔ موج کوتاه رادیو پیام دوست روزانه در دو نوبت به ایران، خاور میانه و آسیا پخش می گردد. یعنی علاوه بر ساعت ده و نیم تا یازده شب، همان برنامه از ساعت هفت تا هفت و نیم صبح نیز به وقت طهران یخش می شود.

برای اطّلاَعات بیشتر لطفا به منابع زیر رجوع فرمائید: www.bahairadio.org

Fax: (301) 292 6957

نبات نیست گوئی که این قوای حسّیه از خصائص روح حیوان است. هم چنین در انسان آثار و قوی و کمالاتی بینی که در حیوان موجود نیست پس استدلال کن که در انسان یک قوهٔ است که حیوان از آن محروم است... حقیقت انسانیه حقیقت حامعه است حقیقت کلیّه است).

احساس محبّت انسان به حیوان ریشه در احساسات روحانی او دارد زیرا هر موجودی را خلق خاص پروردگار میداند که رسالتی در حدّ مرتبت خود به عهده دارد. درس رحم و شفقت و انصاف و آدمیّت تعلیمی کلّی است و هر انسان منطقی مقیّد به قبول و اجرای آن است. امتیاز انسان بر

حیوان عذر موجّه برای سوء استفاده کردن از آن و انکار حقّ حیوان نیست.

شاید بشر تا مدّتی طولانی و یا احتمالاً هرگز نتواند از جهت علمی چنان که باید موفّق به درک خصوصیّات حیوانی شود پس چه بهتر است از هم اکنون ماهیّت وجودی آن را که از خلال تبیینات روحانی حضرت عبدالبهاء معلوم و روشن است بشناسد و پند گیرد:

(... جمیع کائنات جلوه گاه تجلّی الهی است. یعنی آثار الوهیّت الهیّه در حقایق موجودات و جمیع کائنات ظاهر است).

دلیله طبیبی (ثابت)

# پنجم جمادي الاولى

نقطه اوّلــی منادی شـد با ظهورم كتاب عشق عيان همه در راه او زدند قدم سر تنكيس قائم است بمن من که موعود کل ادیانم هم مبشر به یوم یزدانم مشعل راه کروی جانانم ای که دست دعای ماست الیک هدیدای برظهور نور تو است ور کنی ردّبیان عدل تو است جامه های کهن به تن بدرید جلوه گر شد جمال پنهانی بین منور زنورش آفاق است آمد آن باغبان که بُد معهود خوش ببارد بهر گلستانی آنچه بوده نهفته پیدا شد بینی این باغ وبوستان ترگل برهمه فيض لطف او باريد كثرت وحدت ابنجنين زياست

چون شب پنجم جمادی شد كه منم نقطه ظهور بيان منم آنکس که آدم و عالم رمزوحدت چو دائم است بمن باب ایمان شهر عرفانیم گویمش قد فدیت بکّلی لک چون بیان هدیهٔ ظهور تو است گرقبولش كنى زفضل تواست هان قیامت رسید و خلق جدید شد دوباره بهار روحانسي شمس وحدت قرين اشراق است شکر للّه ز بهر باغ وجــود فیسض باران ابسر پنهانی همه گلها ز نو شکوفا شـد لطف او شامل است تابركل رنگ سرخ وسیاه وزرد و سپید رنگ و وارنگ پرزگل دیباست

# در جستجوی دنیائی بهتر

نقل از پردیس (جون ۲۰۰۱)

دكتر برويز ايزدى(آتلانتا)

### اصل تحری یا جستجوی بمرور زمان جوابی مناسب که در توجه کامل داشته باشد: حقيقت

حقیقت یعنی حقیقت جوئی، در طلب زیرا آنچه در دنیای امکان اتفاق امر بهتر و سزاوارتر.

در تعریف تحری یا جستجوی اتفاق خواهد افتاد، دارای علّت و حقیقت در فرهنگهای قدیمی آمده است که: تحری حقیقت یعنی رأی مانند فیزیک یا شیمی این اصل صواب و درست را جستجو کردن. و فرهنگ معین میگوید: تحری یعنی جستن، درست جستن و تحری بین رفتنی نیست. حقيقت يعنى حقيقت جوئي.

> فکری که هستند با نگارنده هم عقیده اند که هیچ چیز در دایره امكان معمائي لاينحل و بدون جواب

برای بعضی از آنها جواب علمی و دقیق را در خاطر داشته باشیم که و مداومــت به جستجو پردازیــم این سفر به نکات چهارگــانه زیر

عین علمی بودن، آرامش قلبی ما را ۱-اصل چیست؟

مطابق تعریف فرهنگ عمید: تحرّی تأمین نماید بدست خواهیم آورد. افتاده و یا در جریان است و یا سببی است، زیرا در علوم تجربی مسلّم است: که هیچ چیز به خودی خود ایجاد نمیشود و هیچ چیز از

بدون شک خوانندگان عزیز از هر ایجاد پدیده و یا واقعه ای را بیان داستان واقعی زیر که از کتاب باور اعتقادی و یا از هر مکتب نمیدانیم دلیل بر فقدان سبب نیست بلکه این دلالت بر کافی نبودن میزان اطلاعات ما برای شناخت سببی این پدیده است، در اینچنین حالتی وظیفه علمی و اعتقادی به ما ضروری است. زمانی که در گیر و دار زندگی به حکم می کند که راه جست و جو و مسئله و یا مسائلی برمی خوریم که تحقیق را سد ننمائیم، چه که به چند روزه عازم اقیانوس گردیدند، موجب تعاریف بالا در هر مقطع منطقی بیدا نمی کنیم، باید این نکته زمانی بسته به کمیّت و کیفیت خورشید در پس افق فرو میرفت و اطلاعاتی که در اختیار داریے ممكن است هنوز اطلاعات و دانش مىتوانيم كه به آرامش قلبى و "فرانك كاج" شخصاً فرماندهى ما در حیطه علمی و یا در حیطه روانی فردی و گروهی ما انجامد. باورهای اعتقادی کافی برای بیدا متحری حقیقت و یا جستجو گر لازم شدّت مه آلود، تیره و تار بود. کردن جواب نباشد، و اگر با جنیت است که در شروع و در تمام طول

اصل، شاخص ثابتی است که ینیرش آن، جهت یابی ما را برای رسیدن به هدف مشخص می کند، در حقیقت اصل همانند چراغ راهنمائی است که در ساحل اقیانوسها برای هدایت و راهنمائی کشتی ها نصب شده است، این چراغ ثابت است ولكن كشتيها با توجّه به این چراغ مسیر و هدف پس اگر بنا به دلائلی علّت و سبب خود را مشخّص و معیّن می نمایند. مشهور "هفت عادت افراد ذي نفوذ" نوشته "استفن كوى" اقتباس و ترجمه شده است به ما می آموزد که اصول همیشه ثابت و رعایت آنان لازم و

دو کشتی جنگی برای یک نمایش در آخرین روز نمایش زمانی که هوا به شدّت منقلب و طوفانی بود نمایش را بر عهده گرفت. هوا به فرانک برای جلوگیری از هر گونه تصادف و هدایت کشتی به عرشه کشتی آمد، ناگهان نگهبان سمت چپ پاسخ چنین برمیگردد که: من برج کشتی چنین گزارش داد: کابیتان، نوری از جهت راست به کشتی نزدیک میشود.

> کایتان فرانک بلادرنگ پرسید: منبع نوز ثابت است یا متحرک.

> نگهبان جواب داد: کابیتان مواظب باشید منبع نور ثابت است و کشتی به سمت خطرناکی در حال بیشروی است!

> كابيتان بلافاصله به مأمور مخابرات دستور داد که با منبع نور تماس بگیرد و از او بخواهد که برای جلوگیری از تصادم بهتر است ۲۰ درجه تغییر جهت دهد!

منبع نور پس از دریافت پیام چنین یاسخ داد: بهتر است که شما ۲۰ تمام مراحل تحقیق درجه تغيير جهت دهيد!!

> كابيتان فرانك بلافاصله با عصبانیت باسخ داد که من فرمانده این نمایش هستم و به شما دستور میدهم که ۲۰ درجه تغییر جهت دهيد!!!

> منبع نور بلافاصله جواب داد: که من گروهبان ۲ دریائی هستم و به شما توصیه میکنم ۲۰ درجه تغییر جهت دهید تا از تصادم و تصادف جلوگيري کنيد!

> کابیتان فرانک با عصبانیت فریاد کشید که من فرمانده کشتی جنگی در جه تغییر جهت بدهید!!

راهنما هستم ثابت و غير قابل تغييرم!!!

در اینجا بود که فرمانده کشتی بالاجبار و برای جلوگیری از تصادم دستور تغییر جهت کشتی را صادر میکند.

اصل یا اصولی که در زندگی اجتماعی یا اعتقادی می پذیریم همانند چراغ راهنما ثابت و غير قابل تغییرند که اگر ثابت بودن آنها را مراعات نكنيم و با توجّه به أنها جهت تحقیق خود را تنظیم ننمائیم مسلماً بايد منتظر عواقب وخيم تصادف فردی و گروهی باشیم.

۲-رعایت بی طرفی کامل در

باید قبول کرد که هر یک از ما حامل کوله باری مملو از عشق، علاقه و محبت و همچنین محدود بینی، خود پسندی و یا خدای ناکرده نفرت و کینه نسبت به فرد یا گروه خاصى هستيم و چه بسا بسيارى از اسباب بازیهای فکری دوران کودکی خویش را که شاید بعضی از آنها نیز برایمان خاطره انگیزند، در این کوله پشت به دوش می کشیم و چه بهتر که در این سفر کنجکاوانه این کوله بار را با تمام محتویاتش به کناری افکنیم و سبکبار و منقطع حقیقت در نوردیم.

"توماس كن" در كتاب مشهور و با نفوذ خود تحت عنوان "زير بناي انقلابات علمي" اظهار نظر ميكند كه معمولاً هر كشف جديد علمي مستازم سنت شکنی ها و نو آوریهائی بوده است که ابتدا با مخالفت سنت گرایان روبرو شده است ولى امروز زمان صحت آنان را مشخص و معلوم كرده است. مثلاً كيرنيك، نظرية مركزيت

خورشید را بیان کرد و با اعلام این نظریّه، فلسفه چندین هزار ساله مرکزیت زمین را که توسط پتولمی ستاره شناس مشهور مصری بنا شده بود و کلیسا نیز مهر تأیید بر آن نهاده بود، مردود شناخت. این عمل با آنچنان مقاومتی از طرف کلیسا و در نتیجه توده مردم روبرو گردید که این مقاومت سبب شکنجه های بسیار و عاقبت منجر به اعدام کیرنیک گردید بطوری که جوامع علمى مخصوصاً علم نجوم مجبور شدند که در قوانینی که بر مبنای نظریه پتولمی بنا شده بودند و در آن خورشید به دور زمین می گردد، تجدید نظر نمایند و این قوانین را بر مبنای گردش زمین به دور خورشید تنظیم کنند. بهمین دلیل بر جستجوگر یا متحری حقیقت لازم است که از دنباله روی و تقلید هستم و دستور میدهم که باید ۲۰ وادی تحقیق را به امید رسیدن به دوری جوید و با به کار بردن ابزار علم و عقل مستقل خود به جستجوى

بردازد.

#### ٣- تعبين هدف

یک جستجو گر با توجّه به اصول دارد و خواهد داشت. علمی و عقلی که خالی از غرض و بیش داوری است یا به میدان تحقیق مى گذارد، لازم است كه هدف نهائی خود را از تحقیق مشخص و در خانواده و یا ملّت و یا دنیای امروز به تحقیق می پردازیم، بدانیم که غرض نهائی ما چیست، هدف ما از این تحری و جستجو چیست؟ آیا غرض آشفته كردن رابطه بين انسانها و اختلاف افكندن است؟ يا بر عكس هدف نهائى ايجاد روابط مسالمت آميز ايجاد صلح و صفا بين دو نفر یا یک ملّت یا جامعه جهانی انسانی است؟

> این مسلّم است که اگر هدف نهائی اختلاف انداختن باشد، تمام يندار، گفتار و کردار آگاهانه و یا ناخودآگاه بر محور اختلاف افكندن دور خواهد زد، بالعكس اگر منظور آشتی و برقراری صلح و آرامش باشد تمام وسائل موجود در حیطه علمی و ذهنی در جهت تحقّق و رسیدن به هدف صلح و آشتی به كار گرفته خواهد شد.

بهمین دلیل در حل اختلاف یا اختلافات بین دو فرد، دو ملّت، یا کشید و به مقصود نخواهیم رسید. و

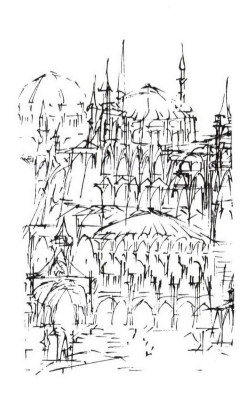
كشف حقايق علمي و اعتقادي جامع بشرى، نيت و يا هدف آشتي دهنده و مسئولان امور نقشى اساسى و مهم در حل اختلافات داشته و

# صحيح

انتظار برساند، چه اگر برای رسیدن سفری خوش. به هدف نقشه ای در دست نداشته باشیم، در این سفر کنجکاوانه به بریشانی و سر در گمی دچار خواهیم شد و اگر با نقشه ناصحیح به جستجو بردازیم، هرگز به مقصود و منظور نخواهیم رسید. بعنوان مثال برای بیدا کردن کاخ فرمانداری جورجیا باید به نقشه این ايالت مخصوصاً مركز اين ايالت يعنى شهر آتلانتا مراجعه نمائيم، چه اگر در ایالت جورجیا و حتّی در شهر آتلانتا ولى با در دست داشتن نقشه ایالت نیویورک و شهر آتلانتا به دنبال کاخ فرمانداری جورجیا بگردیم هر چه بیشتر بگردیم کمتر خواهیم یافت و هر چه سریعتر بگردیم بیشتر پریشان و سر در گم خواهیم شد و عاقبت نومید و خسته و كوفته دست از جستجوخواهيم

یا بالعکس با در دست داشتن نقشه آتلانتا در نیویورک به دنبال کاخ فرمانداری جورجیا بگردیم هرگز به مقصود نخواهیم رسید.

۴-انتخاب نقشه روشن و بس اگر می خواهیم که در تحری حقیقت موفّق باشیم لازم است که بر جوینده بای بند اصول، که خالی اصول را محترم شماریم، از هرگونه پیش داوری است و با پیشداوریها را به دور افکنیم، معیّن سازد تا بتواند نقشه رسیدن به هدفی معیّن و مشخّص با به میدان مقصود را روشن و مشخّص سازیم آن هدف را به درستی ترسیم نماید. تحری می گذارد، لازم است و با نقشه ای صحیح به جستجو و مثلاً زمانی که درباره روابط انسانها نقشه ای انتخاب نماید که او را به تحقیق پردازیم تا موفّق و بیروز به بهترین وجه ممکن به هدف مورد کعبه مقصود درآئیم. با آرزوی



#### از: نيما يوشيج

"نیما" همواره می گفت: شعرهای من هیچکدام به آن کمال مطلوب که می خواهم نرسیده اند. من درحقیقت هنوز "اتود" می کنم اما در میان این "اتودها" مهتاب و آی آدم ها، تا حدودی شکل نهایی خود را یافته اند"

# مهتاب

می تراود مهتاب می درخشد شبتاب نیست یکدم شکند خواب به چشم کس و لیک غم این خفتهٔ چند خواب در چشم ترم می شکند

نگران با من. اِستاده سحر صبح، می خواهد ازمن گز مبارک دمِ او آورم این قومِ به جان باخته را بلکه خبر

> در جگر لیکن خاری از ره این سفرم میشکند

نازک آرای تن ساق گلی که به جانش کشتم و به جان دادمش آب ای دریغا به برم می شکند

دست ها می سایم تا دری بگشایم به عبث می پایم که به در کس آید در و دیوارِ بهم ریخته شان به سرم می شکند

می تراود مهتاب می درخشد شبتاب مانده پای آبله از راه دراز بر دم دهکده مردی تنها کوله بارش بر دوش دستِ او بر در

می گوید باخود: \_ غم این خفتهٔ چند خواب در چشم ترم می شکند.

# جلوه ای از ایمان \*

دوستانی که در حدود دهه های ۳۰ ایشان خادمی داشتند که از احبای جلسه را از ایشان سؤال کرد بایشان و ۴۰ شمسی در طهران سکونت داشتند ناشر نفحات الله جناب الله قلى سبحانی علیه رضوان الله را که از احبای سنگسر بودند، می شناختند. ایشان شخصی فاضل و مطلع به آیات و الواح بودند و صدای خوش و رسائی داشتند و مثل همه احبای سنگسر در دفاع از امر بسیار شجاع و بي باک بودند.

> و استثنائی نیز بودند و هنگامی که در مجالس و محافل احبّاء حاضر با صدای رسا، پر هیمنه و دلنشین خود از حفظ تلاوت میکردند که موجب روح و ریحان حاضران میگردید و تأثیر شدید در مستمعین

در همان سالها یکی از احباء که بعللی از امر دور افتاده بود دارای یست مدیر کلی در راه آهن بود و خود را نیز اهل ادب میدانست، روزهای جمعه بعد از ظهر در منزلش که در خیابان امیریه واقع شده بود چند نفر از دوستان نمیتوانست جواب او را بدهد. غیر بهائی خود را که به تصور یکروز که جناب سبحانی هم شهری معمول بر سینه گذاشت و توقیع قرن خودشان اهل علم و فضل بودند خود را در محفلی ملاقات کرد ميداد.

نداشت و از جمله در آن جلسات بود که ادّعای سواد و عربی دانی بخود ندهد. میکرد و مجله ترقی را منتشر روز جمعه بعد جناب سبحانی حضرت عبدالبهاء چاپ كرده بود. خادم مذکور بهائی است هر از چندی کنایه های توهین آمیز در مورد حضرت ولى امرالله بوى

جناب سبحانی وقت و محل تشکیل کرد. جناب سبحانی حدود نیم ساعت

اظهار میداشت. خادم مزبور از این

گونه جسارت های ترقی دلخون

میشد و چون سواد کافی نداشت

#### عنايت الله صادقيان

سنگسر بود ولی سواد چندانی گفتند مطمئن باش من جمعه آینده من بأنجا خواهم آمد و حسابش را خدمت میکرد. یکی از شرکت تصفیه خواهم کرد کاری میکنم که كنندگان این جاسات لطف الله ترقی دیگر در حضور شما اجازه جسارت

میکرد. مندرجات آن مجلّه غالباً بیخبر وارد منزل معهود شد و داستانهای دنباله دار از قبیل یکسره به اطاق پذیرائی که (خاطرات اصغر قاتل) یا (شبهای حضرات نشسته بودند رفت و بی جناب سبحانی دارای حافظه ای قوی راسپوتین) و امثاله بود که فقط برای اعتنا به صاحب خانه، مقابل ترقی جلب خوانندگان عامی و عادی و نشست و بدون مقدّمه رو به لطف بالا بردن فروش مجله و كسب سود الله ترقى كرد و با اشاره به خادم میشدند الواح و مناجاتهای مبارکه را مادی بود. ترقی شخص مغرضی بهائی که دم در اطاق ایستاده بود با بود یک بار هم در مجله مزبور صدای رسا گفت شنیده ام در مطلب جسارت آمیزی نسبت به حضور ایشان به حضرت ولی امرالله جسارت میکنی و ایشان چون وی در اوقاتی که در جلسه مزبور سواد کافی ندارند نتوانسته اند جواب شرکت میکرد و اطلاع داشت که ترا بدهد امروز من به اینجا آمده ام تا جواب ترا بدهم. من هم اكنون یکی از آثار حضرت ولی امرالله را برای تو که ادعای سواد عربی دانی میکنی میخوانم تا ببینی حتی معنی جملات ایشان را نمیفهمی تا چه رسد باینکه از آثارشان خرده بگیری و بلافاصله دستها را طبق احبّای شرق را با صدای بلند و بر دعوت میکرد و محفل ادبی تشکیل جریان را برای ایشان حکایت کرد هیمنه خود از حفظ شروع به تلاوت

گوش میدادند.

اکثر این توقیع مبارک را قرائت كرد. طى اين مدت حاضران از جمله ترقی ساکت و بی حرکت نشسته و با اعجاب به آن گوش

جناب سبحانی پس از قطع تلاوت توقیع مبارک رو به ترقی کرد و گفت این که تلاوت کردم قسمتی از یکی از آثار حضرت شوقی افندی است که اگر کمترین میزان سواد را داشته باشی میتوانی از همین توقیع به قدرت قلم و بیان آن حضرت پی ببری و اجازه جسارت به صاحب آنرا به خود ندهي.

در آینده مزاحم این شخص محترم (اشاره به خادم بهائی) نشو و اگر سئوالى يا ايرادى داشتى بمن اطلاع بده تا جواب كافي و شافي ايراداتت را بدهم.

در حالیکه مجلس در سکوتی عمیق فرو رفته بود جناب سبحانی در میان بهت و حیرت حاضران از جمله ترقی بلند شدند و خداحافظی كرده و از سالن و خانه خارج شدند و رفتند.

بعد از رفتن جناب سبحانی حاضران همگی ترقی را سرزنش کردند که چرا با جسارت های خود موجب تكدر خاطر آن خادم بهائی شده است.

تلاوت توقيع حضرت ولى امرالله بالحن بر هیمنه جناب سبحانی امرالله در ملکوت ابهی شاد باد.

از مولانا

مورکی بر کاغذی دید او قـــلم

گفت با مــور دگر این راز هم که عجاب نقش هاآن کلک کرد

همچو ريحان وچوسوسن زار و ورد گفت آن مور اصبع است آن پیشه ور

وین قلم در فعل فرعست و اثر گفت آن مور سوم از بازو است

كاصبع لاغرز زورش نقش بست همچنین میرفت بالا تا یکی

مهتر موران فتن بود اندكى گفت گز صورت مبینیداین هنر

کان بخواب و مرگ گردد بی خبر صورت آمد چون لباس وچون عصا

جزبه عقل وجان نجبند نقش ها بی خبر بود آن که ازعقل وفواد

بى زتقليب خدا باشد جماد یک زمان ازوی عنایت برکند

عقل زیرک ابلهی ها می کُند

که خود شاهد عینی ماجرا بوده اند آمد.

موجب شد که از آن پس هیچگاه \* نگارنده جریان این واقعه را از ترقى در آن جلسات اجازه جسارت جناب قدرت الله لوئى عليه رضوان الله به هیکل اطهر را بخود ندهد 🕳 روح جناب سبحانی آن مدافع غیور شنیده که بیاد ایشان برشته تحریر در

#### از عطّار

#### grims

کو میان رهگذرمی بیخت خاک گفت لیلی را همی جویم دراین کی بود در خاک شارع دُرّ پاک بوکه آرم یک دَمَش جائی بدست

دید مجنون را عزیزی دردناک گفت ای مجنون چه میجوئی چنین گفت لیلی را کجا یابی ز خاک گفت من مي جويمش هرجاكه هست

# نام او

هر زمان بر من کنندی آفرین بهتر از ملک دو عالــم نام او

گفت مجنون گر همه روی زمین من نخواهم آفرین هیچ کس مدح من دشنام لیلی بود وبس خوشترازصد مدح یک دشنام او

#### مين و تو

عاشقش خود را درافکند ازشتاب چون رسیدندآن دو تن بایکدیگر آن یکی پرسید از آن کای بی هنر ازچه افکندی تو خود را در میان کز تو خود را باز می نشناختــم

از قضا افتاد معشوقی در آب گرمن افتادم در این آب روان گفت خود را زان درآب انداختم

تو منی من با توام چند ازدوئی یا توام من یا تومن یامن توئی

عنوان اشعار از عندلیب است

# In This Issue of 'Andalíb 81

- 1. From the Writings of Bahá'u'lláh
- 2. 'Abdu'l-Bahá's writing on superstitions
- 3. A pen portrait of 'Abdu'l-Bahá, by H. Mahmoodi
- 4. In praise of Mt. Carmel, by M. Neek-Nafss
- 5. Tahirih, From Removal of the Veil to the Emancipation of Women, by P. Mossleh
- 6. A Bahá'i Village, by S. Urdoobody
- 7. Ressalih Siassieh and Amin'ul-Sultan, by Dr. S. Rassekh
- 8. The Life and Services of Siyyid Musstafa Rumi, Hand of the Cause, by Dr. S. Tawfiq
- 9. Should You Go to My Home, a poem by an Afghan poet
- 10. Teaching The Cause, translated by S. Mehraban
- 11. A few proverbs, by Dr. V. Ra'fati
- 12. A poem by a Tajik poet
- 13. Love, by Dr. S. Khoshbin
- 14. A survey of viewpoints and poetry of Hafiz, by P. Dadressán
- 15. An elucidation on avoiding the companionship of the wicked, by Dr. M. Mofidi
- 16. The Pulpit and the Hanging Scaffolding, a poem by M. H. Shahriar
- 17. A Journey to Infinity, by Dr. F. Baraghi
- 18. The one addressed in the Javáhir'ul-Assrár Tablet, by Dr. M. Afnan
- 19. A review of degree of intelligence and well-being of the animals, by P. Samandari
- 20. A poem by Dalileh Tabibi (Sabet) on the Declaration of the Báb
- 21. In Search of a Better World, by Dr. P. Izadi
- 22. The Moonlight, a poem by Nima Youshij
- 23. A Radiant Manifestation of Belief, by E. Sadeghian
- 24. The Ant and the Pen, a poem by Mowláná

# 'ANDALI'B

