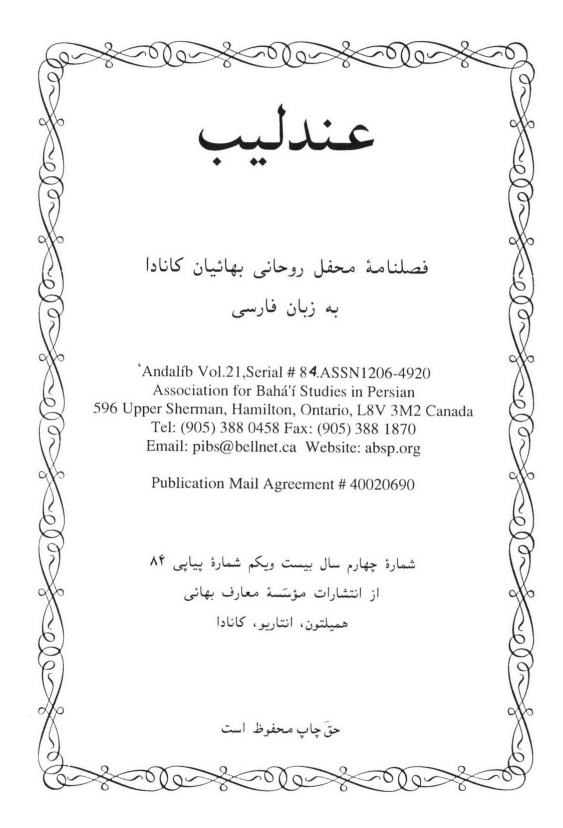
سال ببی**ت ویکم شاره ۸۴** ۱۰. مربع ۱۳۸۲ شمس ۲۰۰۲ میلادی



۳ سپتامبر ۱۹۰۹ شاگردان کلاس درس اخلاق شیکاگو دکتر سوزان مودی (سومین نفر از راست ردیف بالا) معلَم کلاس درس اخلاق که بزودی عازم ارض اقدس و زیارت حضرت عبدالبهاء خواهد شد. وی متعاقبا به طهران برای افتتاح مرکز پزشکی در آن شهر رفت.



فهرست مندرجات عندلیب شمارهٔ ۸۴

| صفحه |                                                                                  |
|------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٣    | ۱ _ آثار مبارکه، لوح بلبل معنوی                                                  |
| ٧    | ۲ _ پیام بیت العدل اعظم الهی مورَخ رضوان ۱۹۰ بدیع                                |
| 11   | ۳ _ در بارهٔ لوح مبارک "سورة الصّبر" خانم دکتر مهری افنان                        |
| 10   | ۴ _ میسون ریمی و پیروان او، بیانیَهٔ دارالتَبلیغ بین المللی، ترجمهٔ پریوش سمندری |
| ۲۳   | ۵ _ دکتر هدایت الله نیّر سینا، از دکتر ایرج خادمی                                |
| 3    | ٦ _ آنا ماری کروگر، مادر روحانی بلغارستان                                        |
| 27   | ۷ _ جوی لغزان زمان، شعر از جناب هوشمند فتح اعظم                                  |
| 22   | ۸ _ وفای به عهدو میثاق و تفکّر انتقادی از اودو شفر                               |
| ۵.   | ۹ _ پیام صبح، شعر از دکتر منصور جبّاری                                           |
| 01   | ۱۰_ دین، علم و توسعه، سخنرانی خانم هاله ارباب، ترجمهٔ احسان الله همّت            |
| 74   | ۱۱_ "چندیست که از یار پیامی نشنیدیم" شعر از منوچهر نیک نفس                       |
| 10   | ۱۲_ چند ضرب المثل، از دکتر وحید رآفتی                                            |
| ¥ 1  | <b>۱۳_</b> تبليغ و تسجيل مصد <i>ق</i> ين، دكتر سيروس توفيق (شاخسار)              |
| 24   | ۱۴_ آب را گل نکنیم ، شعر از سهراب سپهری                                          |
|      |                                                                                  |

عندلیب شمارهٔ چهارم، سال بیست و یکم، شمارهٔ پیاپی ۸۴ \_ ۱۹۰ بدیع، ۱۳۸۲ شمسی، ۲۰۰۳ میلادی حقّ اشتراک سالیانه (چهار شماره) ۴۰ دلار و دوساله (هشت شماره) ۷۵ دلار است. پرداخت به وسیلهٔ کارت های اعتباری ویزا و ماسترکارد و یا چک شخصی و یا چک بانکی (Money Order) میسّر است.

مشترکین گرامی می توانند شمارهٔ آخرین مجلّه ای را که حقّ اشتراک آن را پرداخته اند در روی پاکت محتوی عندلیب جلوی نام گیرندهٔ مجلّه ملاحظه فرمایند و در صورتی که دورهٔ اشتراکشان پایان یافته برای پرداخت وجه اشتراک جدید اقدام بفرمایند. لطفا در صورت تغییر آدرس، مؤسّسه را از آدرس جدید مطلع بفرمائید زیرا هربار پس از توزیع تعداد زیادی از مجلات به علّت تغییر آدرس گیرنده توسط پست پس فرستاده می شود.

> Association for Bahá'í Studies in Persian 596 Upper Sherman, Hamilton, Ontario, L8V 3M2 Canada Tel: (905) 388 0458 Fax: (905) 388 1870 Email: pibs@bellnet.ca Website: absp.org



يقين نمودم كه قائل صادقست. بلبل بيچاره گفت اى جغد أن صوت زاغ نبود صوت من بود و حال بهمان صوت که شنیدی بلکه احسن و ابدع از آن تغنی مينمايم. گفت مرا باين كلمات رجوعي نيست و اين سخنها مقبول نه چه كه من همچه شنیده ام از آباء و امثال خود و حال آن زاغ حاضر و سند هم در دست دارد اگر تو بودی چگونه اسم او شهرت نموده. بلبل گفت ای بی انصاف مرا صيّاد كين در كمين بود وسيف ظلم از عقب لذا باسم زاغ شهرت یافت من از غایت ظهور مستور ماندم واز کمال تغنّی بساکت مشهور ولكن صاحبان آذان نغمه رحمن را از نعيب زاغان تميز دهند حال تو باصل صوت ولحن ناظر شو ليظهر لك الحق. وشما اى بلبلان صورت مثل آن جغد بنظر میائید که ذرّه ای وهم را بصدهزار یقین تبدیل ننمائید و حرفی از آنچه شنیده بعالم شهود و مکاشفه مبادله نکنید. بشنوید نصح یار را و بنظر اغیار بر منظر نگار ناظر مباشید. مرا بمن بشناسید نه بمقر و دیار. در این گفتگو بودند که ناگاه از حدیقهٔ مبارکهٔ کان الله بلبلی نورانی بطراز رحمانی و نغمهٔ ربّانی وارد و بطواف گُل مشغول شد. گفت ای بلبلان اگر چه بصورت بلبليد ولكن چندى با زاغان مؤانس گشته ايد و سيرتشان در شما ظاهر و مشهود. مقرّتان این رضوان نه برپرید و بروید این گُل روحانی مطاف بلبلان آشیان رحمانیست. پس ای بلبلان انسانی جهد نمائید که دوست را بشناسید و دست تعدی خزان را از این گُل رضوان رحمن قطع نمائید. یعنی ای دوستان حتی کمر خدمت محکم بر بندید و اهل آفاق را از مکر و نفاق اهل شقاق حفظ نمائيد. و اگر بخضوع و خشوع و ساير سجاياي حق بين عباد ظاهر شوید ذیل تقدیس از مفتریات ابلیس و مظاهرش طاهر ماند و آلوده نشود وكذب مفترين برعالميان ظاهر وهويدا گردد و اگر نعوذ باللَّه عمل غير مرضيه از شما مشاهده شود جميع بمقر قدس راجع است و همان اعمال مثبِت مفتريات مشركين خواهد شد. و هذا لحقَّ يقين و الحمد لله محبوب العالمين. معانى لغات مشكل یثرب \_ مدینهٔ طیّبه جدار \_ دیوار روافد \_ تکیه گاه دیوار بطحا \_ مکّهٔ معظمه سایرید \_ حرکت می کنید 🛛 رضوان \_ باغ کین \_ دشمنی نغمه \_ آواز آذان \_ گوش ها سيف \_ شمشير غایت \_ بسیاری نعيب \_ صداى كلاغ

نصح \_ اندرز ہا \_\_\_\_ تعدّی \_\_ دشمنی، تحاوز مفتریات \_\_ تھمت ہا

ابليس \_ شيطان

ترجمه بيام بيت العدل اعظم خطاب به عموم بهائيان عالم رضوان ۱۶۰ بدیع (۲۰۰۳ میلادی) Persian Translation of the Message of the Universal House of Justice to the Baha'is of the World Ridvan 160 B.E(2003) ياران عزيز الهي در آغاز سوّمین سال نقشه پنجساله نیروی تحرّک رو به افزایش است چنانکه موفّقیتهای بدست آمده در طی سالي که به پايان رسيد از دوازده ماه قبل از آن به مراتب افرونتر بود. شدّت يافتن اين نيروي تحرّک به همان مېزان که تحت تأثير روحيه ناآرامي است که بر جهان مستولي شده، مديون افزايش انسجامي نيز هست که در عوامل متشكله نقشه حاصل تكرديده است. شرائط و احوالي كه درآغاز سال جديد تشكيلاتي حكمفرماست از لحاظ اهميّت در آن واحد بحراني و دشوار و غیر عادیست. سراسر سال گذشته در اثر بحرانهای متوالی که با شروع جنگ در خاور میانه به اوج رسید یرآشوب و اضطراب بود. اثرات ضمنی این اوضاع و احوال بر پیشرفت جامعه اسم اعظم کمتر از تأثیری نیست که بر سیر تکامل جامعه بشری گذاشته که به نحو فزاینده ای در شرف جهانی شدن است و در راه این تحوّل به درد و عذاب پرآشوبی دچار است. زمان و میزان و گرایشهای این تحوّل الزاماً قابل پیش بینی نبوده است و این تحوّل و تغییر در اوضاع و احوال جهان چه به سرعت روی داده است! در نزاعی که مآلًا روی داده کشورهایی درگیرند که اوّلین صفحات تاریخ امر الهی در آن سرزمینها رقم خورده است. در این منازعه تذکار جدیدی از انذار حضرت بهاءالله مشاهده مي كَردد كه مي فرمايند: "قد اضطرب النَّظم من هذا النَّظم الاعظم" به ويژه قابل ملاحظه و توجّه است که آنچه در این بحران روی میدهد مستقیماً بر سرزمینی چون عراق تأثیر می گذارد که از نظر میراث بهائی آنچنان غنی است. اختلالات ناشى از اين اوضاع و احوال و ساير شرائط موجود در عالم از يک لحاظ اشاره به آغاز فصل جديد است در تاریخ جامعه ای بسیار عزیز در سرزمینی که مظهر ظهور الهی در این یوم یک دهه کامل در آن اقامت داشته است، جامعه ای که به نحوی تأسّف انگیز ستمدیده است و از لحاظ دیگر سبب شد که تدارکات تشکیلات نهمین انجمن شور روحانی بین المللی در مرکز جهانی امرالله را بالمرّه بی حاصل و باطل سازد. امّا این رویداد هر اندازه مأیوس کننده باشد نباید سبب وحشت و نگرانی شود. هنگامی که نقشه عظیم الهی با نقشه کوچکتر پروردگار تداخل می کند ادنی تردید نباید روا داشت که در میقات معیّن، تقدیر الهی فرصتی را براي امكانات درخشان ترقّي و تقدّم منابع و مصالح امر شكوهمند الهي فراهم خواهد آورد.

احزان و اضطرابات و حیرت ناشی از این منازعه اخیر در جریان ظهور و بروز صلح اصغر، احساس نارضایی و خشم را نسبت به تکرار بحرانهایی که کره ارض را در برگرفته تشدید کرده است. نگرانیهای مردم در سراسر جهان در تظاهرات عظیم و خشم آلودی که نمی توان آنها را نادیده گرفت به طور علنی اظهار و ابراز می گردد. مواضیعی که مورد اعتراض قرار می گیرد و احساساتی که ابراز می شود غالباً بر آشفتگی و هرج و مرجی می افزاید که امیدوارند با این گونه تظاهرات عمومی حل و فصل شود. آنچه روی میدهد برای احبّای الهی توضیحی صریح و روشن دارد. اگر می خواهند که راه حلَّ قاطع و مؤثِّر معضلاتی را بیابند که با شیوع رنج و عذاب و توسعه رعب و وحش به وجود آمده، فقط لازم است آرمان و اصولي را که امر الهي عرضه کرد، است به خاطر آورند. یاران الهی باید تلاش کنند تا با مطالعه توقیعات حضرت ولی امرالله که در مجموعه "نظم جهانی بهائی" درج شده به ویژه توقیعات "هدف نظم بدیع جهانی"، "امریکا و صلح اعظم" و "تولّد مدنیت جهانی"، درکی عمیق تر از تعالیم مبارکه درباره آنچه روی میدهد کسب نمایند. در حالي كه جهان به مسير پر تلاطم خود ادامه ميدهد، نقشه پنجساله به قابليتي اجرائي دست يافته است كه جامعه ما را به برداشتن قدمهای بلندی به سوی هدف عمده پیشرفت جریان دخول افواج مقبلین قادر و توانا می سازد. جزئیات چنین وضعیت تشویق آمیزی برای امر الهی در همه قارّات پنجگانه قبلاً در پیام ۱۷ ژانویه مطرح شده است و شما را به مطالعه مجدّد آن دعوت مي كنيم. تنها چند مورد از جزئيّات مهم بايد مجدّداً مورد تأکید قرار گیرد. کار تقسیم ممالک به مجموعه های نقاط امری همجوار در ۱۷۹ کشور تکمیل شده و قریب ۱۷۰۰۰ از این کانونهای توسعه به وجود آمده است. جلسات بررسی و تأمّل در سطح مجموعه های نقاط امری همجوار وسیله ای نیرومند برای ایجاد وحدت اندیشه و عمل در جمیع مؤسّسات و نقاط گردیده و سبب تشویق ابتکارات فردی یا جمعی تشکیلاتی با بهره بری از روحیه حمایت و مساعدت متقابل شده است. جریان مؤسّسات آموزشی به عنوان نیرویی مولّد برای توسعه و تحکیم، بارزتر از گذشته، تأثیر و نفوذ خود را به منصه ظهور رسانده است. فعَّالیتهای اصلی نقشه به میزانی به مراتب بهتر و بیشتر از سال گذشته رسیده است. در نتیجه، اینک تعداد روزافزونی از یاران در سراسر عالم در امور تبلیغی و اداری فعّال شده و روحیه نسری اعتماد و اطمینانی را به معرض شهود می گذارند که موجد شور و شوق در مساعی یاران است. جوانان و نونهالان به نحوی منظّم تر در برنامه های جامعه شرکت می کنند و تعداد غیر بهائیانی که در جرگه های مطالعاتی، جلسات دعا و مناجات وکلاسهای خردسالانحضور می یابند افزایش یافته است. توجّه به این نکته که در مدّتی کوتاه، از آغاز نقشه تاکنون، این سه فعّالیت اصلی در بسیاری از جوامع فزونی یافته و به نحو منظِّم و مرتّب اجرا می شود، مایه دلگرمیست، در صورتی که این فعّالیت ها قبلًا در این جوامع به طور پراکنده و گاه به گاه صورت می گرفت. بدین ترتیب تصویری که از جامعه جهانی به چشم میخورد تصویر جامعه ای است که با توجّه و تمرکزی بی سابقه به سوی تحقّق اهداف خود در حرکت است.

صفحة ۷

در جریان اجرای نقشه در سال گذشته، در حالی که ریشه های این الگوی رشد استقرار و استحکام می یافت، اقدامات دیگری نیز انجام می گرفت. در صحنه روابط خارجی مؤسّسات جامعه بین المللی بهائی در فعّالیتهایی شرکت جستند که چنان متنوّع و متعدّد بود که توصیف آنها در این پیام امکان پذیر نیست. ولکن تأثیر کلّی اقدامات مزبور تحسین برانگیزتر از آن است که بتوان از اشاره بدانها چشم پوشید. شاخص ترین اقدام در آن میان پیامی بود که در ماه آوریل گذشته خطاب به رهبران مذهبی جهان صادر گردید. پیام مزبور سبب تحرکی جدید در جهت اقداماتی گردیدکه جامعه بهائی برای جلب نظر با نفوذترین عناصر جامعه بچه مسائلی انجام میدهد که برای تضمین صلح جهانی اهميّتي حياتي دارد. در اثر هم آهنگي اقدامات دفتر اطّلاعات عمومي "جامعه بين المللي بهائي" و کفایت و کارایی سریع و فوری محافل روحانی ملّی، پیام مزبور در زمانی کوتاه به عالی ترین مقامات و سایر طبقات جوامع مذهبی در سراسر جهان توزیع گردید. هدف از این اقدام ابتکاری معطوف ساختن توجّه جميع افراد ذيربط به نياز مبرم بررسي مسئله تعصّب مذهبي توسّط رهبران ديني است. تعصّب مذهبي، پيوسته و بي وقفه، به خطري جديدتر و وخيم تر براي رفاه و سعادت نوع بشر تبديل می شود. عکس العمل های فوری از سوی بسیاری از دریافت کنندگان نشان می دهد که به طور جدی به این پیام توجّه شده و حتّی در بعضی نقاط چشم اندازی جدید برای فعّالیتهای بین الادیان به وجود آورده است. در زمینه توسعه اجتماعی اقتصادی، سرعت و تحرکی حاصل شده که بر نتایج حاصله از مساعی فردی و تشکیلاتی، هم در تقویت و تحکیم در داخل جامعه و هم در معاضدت جامعه با سایرین تأثیری هر چه عمیق تر می گذارد. دفتر توسعه اجتماعی و اقتصادی گزارش می دهد که در طی سال دوم نقشه، هشت مؤسّسه خدمات عمرانی جدید که ملهم از تعالیم بهائی است تأسیس شده که در زمینه های متنوّعی چون ترقّی زنان، بهداشت، کشاورزی، تعلیم و تربیت اطفال و پرورش اخلاقی جوانان فعّاليت مي كنند. در ارض اقدس، ترجمه انگلیسی رساله عربی حضرت بهاءالله موسوم به جواهر الاسرار تحت عنوان Gems of Divine Mysteries منتشر گردید. مرمّت حجره حضرت بهاءالله در سجن عکّا پایان یافت و تعمیرات بقیه طبقه فوقانی در بخشی از سجن که حجره حضرت بهاءالله در آن قرار دارد آغاز گردید. در فصل آینده زیارت اعتاب و اماکن مقدّسه در ارض اقدس که از اکتبر ۲۰۰۳ شروع میشود تعداد زائرین در هر گروه از ۱۵۰ نفر به ۲۰۰ نفر افزایش خواهد یافت.

علاوه بر این، کوشش در توسعه مؤسّساتی که در مرکز جهانی فعّایت می کنند در تداوم توسعه مؤسّسه حقوق الله، تحت هدایت بارز و ممتاز امین حقوق الله، ایادی امرالله جناب علی محمّد ورقا، به طور اخص مشهود بود. ابتکار خردمندانه و مساعی مستمر جناب دکتر ورقا، الهام بخش آموزش حکم حقوق الله به احبّاء در جمیع نقاط گردیده است. در طی ده سالی که از تنفیذ حکم حقوق الله در جهان می گذرد، شبکه ای از هیئت های ملّی و منطقه ای امنای حقوق الله می شود. آکاهی نسبت ایجاد هماهنگی و هدایت خدمات تعداد روز افزونی از نمایندگان حقوق الله می شود. آکاهی نسبت به این حکم عظیم انتشاری گسترده یافته و یاران در جمیع قارّات چنان با روحیه اخلاص و فداکاری آن را اجابت نموده اند که امین حقوق الله امیدوارند نفوسی را که هنوز از برکات موعوده منبعث از تمسّک به این امر بهره مند نشده اند، تحت تأثیر قرار دهد.

تقریباً دو سال از زمانی که اعلام کردیم برای حفظ ابنیه و حدائق در مرکز جهانی به نحوی شایسته حمایت مالی ضرورتی خاص دارد می گذرد. در طی این مدّت صندوق اوقاف مرکز جهانی تأسیس شده است ولکن تبرّعات پرداختی هنوز به سطح احتیاجات سالانه نرسیده است. از این رو به ناچار پنج میلیون دلار از تبرّعاتی که اختصاص به اهداف معیّنی داشت را برای ایجاد سرمایه ای تخصیص داده ایم تا منبع درآمدی برای این منظور گردد و این مبلغ با معوق گذاشتن فعّالیتها در سایر زمینه ها که می بایستی پیگیری شود جهت مصارف ضروری از صندوق بین المللی برداشت شده است.

با کمال سرور به اطّلاع می رسانیم که در اجابت از دعوت محفل روحانی ملّی شیلی، ۱۸۵ طرح از معماران و طرّاحان سراسر جهان برای امّ المعابد آمریکای جنوبی که باید در سانتیاکو ساخته شود واصل شده است. انتخاب نهائی به موقع خود اعلام خواهد شد.

یاران عزیز، با رضایت خاطر از شواهدی قاطع از پیشرفتهائی که در اطراف و اکناف جهان حاصل کشته، به نزول تأییدات مستمرّه الهیّه بر مساعی خالصانه ای که در ظل نقشه پنج ساله معمول می دارید، نقشه ای که مناسب با نیازهای این ایّام است، اعتماد و اطمینان داریم. امید آنکه استقامتی که در این سبیل مبذول می دارید سبب نزول قوای مکنونه ای کردد که به لطف و عنایت جمال ابهی می تواند جریان دخول افواج مقبلین را در جمیع انحاء عالم نیرو و تحرک بخشد. بیت العدل اعظم

سورة الصبر

این لوح مبارک که به لوح ایّوب نیز موسوم است در ایّام رضوان پس از اظهار امر جمال مبارک و قبل از حرکت از بغداد به افتخار حاجی محمّد تقى نيريزى ملقّب به "ايّوب" نازل شده است. حاجی محمّد تقی نيريزي شخصى صاحب كمال ومتمول و مورد اعتماد اهالی آن دیار و به امانت و دیانت معروف بوده و در واقعه نیریز با تمام امکانات خود به یاری جناب وحيد و اصحاب پرداخته و ثروت خود را صرف خدمت آنان نموده و مخارج اصحاب را به مدّت چهار ماه در قلعه خواجه تأمين نموده است.

ايشان از بقيّة السيف واقعه نيريز بوده و یس از آن بصدماتی دچار شده اند که از حدّ وصف خارج است و جمال مبارک ایشان را به مناسبت صبر و تحمّل در بلایا و تشابه زندگیشان با حضرت ايّوب نبي به لقب "ايّوب" ملقّب ساختند.(۱) این لوح مبارک به لسان عربي نازل شده و به چاپ رسيده است.(۲)

عنوان لوح: "هذا مدينة الصّبر فاجهدوا ان تدخلوا فيها يا ملأ الصّابرين" و

مطلع آن با عبارت "ذكرالله في مدينة الصبر عبده ايّوبا" است كه اشاره باين مطلب است که خداوند بنده ممتحن خود ايّوب را که در مدينه صبر است یاد مینماید و پس از آن مطالب لوح در مورد تجلّی الهی بر قلب او و ایمان و ايقان مخاطب لوح است كه چگونه نار ايمان و محبّت الهي در قلب او برافروخته شد و بامر الهي بهدايت مردم مأمور گردید و خداوند باو ثروت و عزّت و قدرت و فرزندان عطا فرمود و او مردم را به سوى مظهر الهي رهنمائي مينمود و نصيحت ميفرمود ولكن جز معدودي كه عنايت الهي شامل حالشان شد بقيّه اعراض نمودند.

و شرح احوال او مطابق آنچه در قصص انبیا آمدہ است می پردازند که او نیز از ثروت و غنای بیحد و مال و منال و همسر و فرزندان برخوردار بود و به هدایت مردم به حقّ مشغول ولی از آنجا که مردم می پنداشتند که چون از راحت و آسایش برخوردار است به بودند هلاک شدند. تبليغ امر الهي مشغول است او را صادق نينداشتند و بر او حسد بردند لذا خداوند-برای اینکه مراتب انقطاع و

دكتر مهرى افنان

توکّل او را بر مردم عیان سازد او را بانواع بلايا و محن آزمايش فرمود . ثروت و فرزندان او را باز گرفت و هر روز بلائي تازه بر او وارد شد و در جميع این مراحل همسر وفادارش با او همراه بود و در این مصائب شریک، و بعد بیماری و ضعف بر او مسلّط شد و از دیار خود رانده شد و به فقر مبتلا گردید. با همه این اوصاف هر روز بر شکر می افزود و در هر لحظه و حین صابر و شاکر بود تا آنکه همسرش برای سدّ جوع او کَيسوان خود را فروخت و كاركه باينجا رسيد دست رجا بساحت الهي بلند نمود و طلب شمول فضل نمود خداوند چشمه ای در زیر پای او سپس جمال مبارک به ذکر ایوب نبی جاری فرمود که در آن چشمه داخل شد و از جميع امراض پاک گرديد و خداوند آنچه از او اخذ نموده بود باو برگردانید و به واسطه آن حضرت نفوسی که در مقابل خداوند خاضع بودند باعلى درجه ارتقاء يافتند و کسانی که با خداوند مخالفت نموده

فى الحقيقه در اين دو قسمت از لوح مبارک که در فوق ذکر شد زندگانی حضرت ايّوب نبي و جناب محمّد تقي

نیریزی، صبر و تحمّل ایشان بر بلایا، سعی در هدایت خلق و فضل و لطف الهي برآنها، با هم مقايسه و شايد بهتر است بگوئیم به یکدیگر تشبیه شده و معانی واقعی آنها بیان گردیده است. سیس می فرمایند که خداوند در عوالم بقا عالمي خلق فرموده و آنرا "جنّت صبر" نام نهاده است و در آن مقدّر فرموده آنچه را که در سراسر بهشت (جنان) یافت نمی شود و تا امروز نام آن مستور بوده و اکنون جمال قدم از روی فضل و رحمت پرده از روی آن برداشته و آنرا به عالمیان شناسانده اند. در این جنّت نهرهای عنایت الهی جاری است و فقط کسانی که بر بلایا صبر نموده و قدر نعمت الهي را دانسته اند و هر چه شدائد و بلایا افزون گشته بر محبّت و شوق و ذوق آنها افزوده گشته و خود را در راه حقّ فدا نموده اند در این جنّت وارد میشوند و خداوند آنانرا جزء "صابرين" محسوب میفرماید. سپس اشاره به آیه مبارکه قرآن میفرمایند که خداوند برای هر عمل خیری پاداشی معیّن و مقرّر فرموده مكر صبر كه جزاء آن نامحدود است: "و أنَّما يوفِّي الصَّابِرين اجرهم بغیر حساب" و بعد میفرمایند که خداوند جميع مرسلين را برداء صبر مزيّن داشته و از جميع انبياء عهد گرفته است(۳) که در امر الهی صبر پیشه

کنند. سپس شرایط "صبر" را بیان میفرمایند باین معنی که "صابر" باید در وهله اوّل در نفس خود صبر داشته باشد یعنی خویشتن را از اعمال ناشایست بر کنار دارد و از شهوات و منهیّات در کتاب الهی پرهیز نماید تا اسم او در الواح الهی از صابرین محسوب شود. سپس صابر باید در بلایائی که در راه خدا بر او وارد میشود صبر نماید و از امتحانات مضطرب نشود و بر آنچه از دوستان بر او وارد میشود صبر کند و با مؤمنین نیز صبر پیشه نماید.

سپس خطاب به عموم میفرمایند روزی که دوران صبر (۴) به انتها رسد و در "صور" (۵) دمیده شود و یوم "یأتی الله فی ظلل من الرّوح بجمال عزّ منیعا" فرا رسد و جمال ابهی ظاهر شود به سوی او بشتابید و مبادا که شئونات علمیّه شما را از شناسائی او باز دارد زیرا آکرکسی از اوّل لا اوّل صبر کرده و انتظار کشیده باشد و در یوم ظهور الهی کمتر از لحظه ای در شناسائی او درنگ کند حکم صبر بر او صادق نمی آید.

سپس مجدّداً اهل ارض را نصیحت میفرمایند و آنها را هشدار میدهند که افرادی که مردم به عنوان "عالِم" (۶) می شناسند شریرترین نفوسند و شهادت میدهند که هرگز از چشمه علم ننوشیده

اند و باسرار امر آشنا نیستند و بلا و صدمه ای بر انبیاء و اوصیا و اولیا وارد نشده الا آنکه باذن و اجازه آن علماء بوده است.

از این پس مطالب لوح جنبه استدلالی دارد و بسیار با "ایقان" مبارک تشابه دارد. به آیاتی از قرآن مجید از قبیل "یوم یأتی الله فی ظلل من الغمام" (۷) و "یوم یأتی ربّک او بعض آیات ربّک" (۸) استدلال میفرمایند و اینکه حضرت اعلی بر حسب این بشارت ظاهر شدند و به فتوای بشارت طاهر شدند و مد وتوای نمودند و بچنگال بغض و عداوت بر آن حضرت وارد نمودند آنچه وارد

سپس به توضیح مسأله ختم نبوّت، معنی قیامت، معنی اینکه خداوند یفعل ما یشاء است، وعده الهی به "لقاءالله"، (۹) معنی آیه مبارکه قرآن: اکذلک جعلناکم اُمّةً وسطاً"(۱۰) و تفاسیری که مردم به میل و هوای نفس خود بر این مطالب نمودند در حالیکه خود بر این مطالب نمودند در حالیکه الله و الرّاسخون فی العلم "،(۱۱) مورد پیروان همه ادیان مطرح بوده بدین معنی که قوم یهود به ختم نبوّت در مورد حضرت موسی و مسیحیان در مورد حضرت مسیح قائل بوده اند و

حال آنکه خداوند بعد از موسی و عیسی پیامبرانی فرستاده و باز هم خواهد فرستاد و فضل او مقطوع نمی گردد و بالاخره معانی واقعی "خاتم النّبين" (١٢) و "راسخون في العلم" را بيان ميفرمايند.

سپس اشاره به اعراض و اعتراض قوم ميفرمايند و اينكه قدر رحمب منبسطه الهنه را نمیدانند و حال آنکه سالهای سال "عجّل الله تعالى فرجه"(١٣) میگفتند و منتظر یوم "قیامت" و "ساعت" (۱۴) بودند و در ظهور موعود بقتلش قيام كردند و ظلمي بر او وارد نمودند که باحدی تا بحال وارد نیامده بود.

در این قسمت لوح مجدّداً به ذکر در هوای روح طیران میکنند. حاجی محمّد تقی، مخاطب لوح و حمایت و اعانت او به حضرت وحید میپردازند و از قول ایشاں قوم را مخاطب قرار ميدهند. بيانات مبارك بسیار مهیمن و به صورت اظهار امر و بيان تحقّق وعود الهيّه است. اشاره به "يوم الله"(١۵)، "لقاءالله"، "وضع كتاب"(18)، "جاء في ظلل من الغمام"، "ملائكة القدس" و عهد الهي است. و بعد مجدّداً به ذكر ايمان و استقامت حاجی محمّد تقی مخاطب لوح، کمک ایشان به جناب وحيد و نصرت امرالهي در جميع احوال و تا سر حدّ امکان خویش و

بلایای بیشماری که در این سبیل بر او وارد شد و بالاخره مراتب شکر و صبر ایشان می پردازند و بعد میفرمایند: "و انّ الّذينهم ينصرون الله باموالهم و انفسهم و يصبرون في الشّدائد ابتغاءً لوجه الله اولئک کانوا فی ازل الآزال بنصرالله منصورا و لو يقتلون و يحرقون في الارض لانّهم خلقوا من الارواح و كانوا في هواء الرّوح باذن الله مطيوراً" که مفهوم ببیان مبارک اینست که کسانی که باموال و نفوس خود به نصرت امرالهی میپردازند و در موارد سختى صبر ييشه ميسازند هميشه منصور و مظفّرند ولو آنکه کشته شوند زیرا این نفوس از ارواح خلق شده اند و

سپس به ذکر قریه (نیریز) و اینکه خداوند آنرا مبارک فرموده و نیز نفوسی از آن قریه که به حمایت و کمک جناب وحيد پرداختند و از احدى نهراسیدند و اموال و زخارف خود را فدا نمودند می پردازند و میفرمایند که شایسته است که اهل این قریه به همه دنيا فخركنند: "اذا فابشروا في انفسكم ثم افتخروا على من في الملك مجموعاً" و اینکه خداوند نعمت خود را بر آنها ارزانی داشت و به چیزی آگاهی یافتند که جمیع علماء ارض (صاحبان عمائم بزرگ) از آن محروم ماندند. همچنین میفرمایند که اگر مقام

هر يك از شما بر من على الارض معلوم شود حاضرند که جان خود را فدا کنند تا باین رتبه فائز شوند و بعد علّت پوشیده ماندن مقامات این مؤمنین را چنین توضیح میفرمامید که برای تمیز افراد پاک از ناپاک است و باینوسیله خداوند بندگان خود را امتحان ميفرمايد چه بسيار مردم بودند که بحسب ظاهر اوامر و نواهی را اجرا مینمودند ولی در هنگام ظهور اعراض نمودند و کفر ورزیدند و به قتل مؤمنین اقدام كردند و بدينوسيله تمام اعمال آنها باطل شد و به عکس اعمال کسانی که در راه رضای خداوند قدم برداشتند مورد قبول قرار گرفت.

اظهار عنایت مبارک در مورد اهل قریه و شهداء نیریز بسیار عظیم است سپس به ذکر جناب وحید و آنچه از دشمنان امر الهی بر ایشان و اطرافیانشان وارد شد، مکر و خدعه لشکریان و رؤسای آنان و فرستادن "رسل" (۱۷) و "رسائل" (۱۸) و مهر کردن قرآن، می پردازند و ذکر این مطلب که جناب وحيد از خدعه آنان آگاه بود ولي به كمال شجاعت باستقبال آنچه برایش مقدّر بود شتافت و بالاخره جریان شهادت آن حضرت و قتل همراهان و اسارت نساء و غارت اموال آنان که برای چندین سال ادامه یافت و حمل رؤس شهداء بر سر نیزه و سایر بلاهائی

که بر آنان وارد شد میپردازند. لحن

مبارک در نهایت حزن و اندوه و اظهار

عنايت عظيم ووعده عقاب به ظالمين

بسیار شدید است به طوری که چندین

صفحه بذكر اين وقايع اختصاص دارد.

بیاناتی بسیار مهیمن و مؤثّر از قول

جناب وحید خطاب به مردم آن دیار

ميفرمايند: "اذاً فتح فم الرّوح و نطق روح القدس بلسان الوحيد و قال ... يا

قوم سيفنى الملك و جنودكم ثمّ الّذي

ارسلكم بالظَّلم فانظروا الى ما قضت

على امم القبل و تنّبهوا في امر الّتي

كانت من قبل مقضّياً ستخرجون من

هذه الدّنيا الفانيه و تحضرون بين يدى

مقتدر قيّوماً و تسئلون عمّا فعلتم في

الارض و تجزون بكلّ ما عملتم في الدّولة الباطلة و هذا ما قضي حكمه

سپس می فرمایند که این اوّل باری

نیست که مشرکین به چنین اعمالی

اقدام می کنند چنانکه حضرت امام

حسین را شهید نمودند و اهل و عیال

ایشان را باسارت بردند، مگر شما شهادت آن حضرت و بذل مال و جان

اصحاب ایشان را دلیل حقّانیت او

نميدانيد؟ چگونه است که اين نفوس

(اهل نیریز) را به کفر متّهم میسازید،

کسانی که همه چیز خود را در راه خدا

انفاق کردند و به پایان جان خویش را

هم فدا نمودند و مگر نه اینست که

في الواح عزّ محتوماً"(١٩)

فرموده اند "فتمنُّوا الموت ان كنتم صادقین"(۲۰) و بعد درباره مقام عظیم آنان و عذاب ظالمين آياتي در نهايت هیمنه و عظمت نازل میفرمایند: "قل قد قضى نحب الَّذين هم استشهدوا فى الارض و حينئذ يطيرنّ فى هواء القرب و يطوفنَ في حول عرش عظيما و في كلّ حين تنزل عليهم ملائكة الفضل و تبشَّرهم بمقام عزَّ محموداً" (۲۱) و درباره "اشقیا" (۲۲) میفرمایند خداوند به همه چیز آگاه است و چیزی از علم او پنهان نمی ماند و شما را به عدل خود به جزای اعمالتان خواهد رساند و بعد در اسفل درکات با نهایت تأسّف خواهید گفت که ای کاش این "علما" را به عنوان دوست خود انتخاب نكرده بوديم. و بعد اظهار عنایت مجدّد به احبّای نیریز فرموده و حتّى به زمين قريه و اشجار آن خطاب می فرمایند که همه باید خدا را شاکر و ساجد باشند زیرا نسائم بهار الهی بر آنها وزید و انوار خداوندی بر آنها تابید و بعد مجدّداً خطاب به حضرت وحيد است که بعهد الهي وفا نمود و به قوّت ایمان به کتاب الهی متمسّک شد. سپس به ذکر بلایای وارده بر خود آن جمال قدسی میپردازند و اینکه به

جمال قدسی میپردازند و اینکه به خاطر خود نگرانی ندارند بلکه نگران امرالله هستند که مبادا بدست دشمنان متفرق شود.

ادامه لوح به صورت مکالمه ای بین مظهر الهي و خداوند است. خداوند امر به کشف اسرار و کشف "ختم رحیق مختوم" (۲۳) می فرماید تا آنکه همه عالم وجود از نفّس رحمانی زنده شوند. بر خدمت امر در این یوم ظهور قيام نمايند: "ان يا بهاء الرُّوح لا تستر نفسك بتلك الحجبات فاظهر بقوة الله ثمّ فكّ الختم عن اناء الرّوح الّذي كان في ازل الآزال بخاتم الحفظ مختوما لتهبّ روائح العطريّة من هذا الاناء القدميَّه على الخلائق مجموعاً" (۲۴) همانطور که قبلًا اشاره شد نزول این لوح مبارک مقارن با ایّام رضوان و هنگامی است که جمال مبارک از عراق سرگون به اسلامبول میگردند و از آن به "فزع اكبر"(۲۵) و "جزع اعظم" (۲۶) نام میبرند زیرا شروع یک سلسله گرفتاریها، نفی و زندان و تحمّل مصائب مختلفه برای آن حضرت و پیروانشان میباشد و هر چند از بعد، روز اوّل رضوان شروع ایّام شادی و سرور برای اهل بهاء گردید ولی در آن هنگام، آن سرور با حزن بسیار تؤام بود و شاید بتوان وجه تسمیه این لوح را به "سورةالصبر" درك نمود: "قل هذا اللُّوح يأمركم بالصّبر في هذا الفزع الاكبر و يحكم عليكم بالاصطبار في هذا الجزع الاعظم حين الّذي تطير حمامة الحجاز عن شطر العراق و تهت

الجمال، طلعة القدس، قلم الامر، على الممكنات روائح الفراق ... قل انّ نسيم الاحديّة" قد طلع عن مدينة السّلام و اراد الهبوب على مدينة الفراق الّتي كانت في صحف الامر مذكوراً"(۲۷) قسمت بعدی لوح در جواب سؤال درباره "نبأ عظيم" (٢٨) است كه آنرا به ظهور حضرت اعلى تطبيق ميفرمايند و باختلاف مردم در شناسائی آن حضرت و اعتراض علمای عصر اشاره میفرمایند و بعد بشارت میدهند که همانطور که شما مظهر الهی را شناختید بزودي همه او را خواهند شناخت و اين وعده حتمي الهي است و بعد بنصيحت اهل بيان و امر به عدم اختلاف و ثبوت بر امر پرداخته پس از آن اشاره به "طيور ليل" (۲۹) و انذار از "سامری" (۳۰) و "عجل"(۳۱) که بعد از حرکت جمال مبارک از بغداد قیام خواهند کرد، میفرمایند. سیس با بياناتي بسيار مهيمن لحظه ظهور "حين" و "ساعة" و روز "يوم" آنرا مخاطب قرار داده عظمت آنها را بیان فرموده و اهل عالم را به بشارت ظهور که از عراق ظاهر شده مستبشر ميفرمايند. در این لوح جمال مبارک به عناوین ذیل مخاطب گشته اند:

قرّة البقا، جوهر الحقيقة، جمال القدس، بهاء الرّوح، طير العزّ، قرّة

طلعة العزّ، نسيم الاحديّه، جوهر الحزن یادداشت ها از انبیای بنی اسرائیل بنابر سور انعام، انبیاء و ص از قرآن کریم \_ سورہ انعام آیہ ۸۴. سوره انبیاء آیه ۸۳ و ۸۴، سوره ص FF F. WI ۲\_ عبدالحميد اشراق خاوري، "رساله ايّام تسعه"، کلمات پرس، لس آنجلس، نشر ششم، ۱۳۹ بدیع، ص ۲۶۲\_ ۳۰۴ این لوح را در "مائده آسمانی" ج ۴، جمع آوری جناب اشراق خاوری و "حضرت بهاءالله" تأليف جناب محمّد على فيضي و "لمعات الانوار" تأليف جناب محمّد شفیع روحانی نیریزی نیز میتوان زیارت کرد. ٣\_ سورة الزمر، آيه ١٠\_ مفهوم آن بفارسي اینست که (خداوند اجر صابرین را بی

اندازه و حساب عطا ميفرمايد) ۴\_ دوران صبر یعنی دورانی که مردم منتظر ظهور الهي در يوم قيامت بودند. ۵\_ شیپور \_ از علائم یوم قیامت که ملائکه در صور میدمند یعنی ظهور الهی را اعلام ميكنند، سورةالزّمر، آيه ۶۹ ۶\_ علمای دینی \_ پیشوایان دینی

۷\_ سوره بقره آیه ۲۱۰ (روزی که خداوند در روی ابرها ظاهر میشود)

۸ اشاره به روز قيامت \_ سورة الانعام، آيه ۱۵۸ (روزی که پروردگار تو یا بعضی از نشانه های او ظاهر میشود) آیاتی که ذکر

لقاءالله در آن شده متعدّد است. ۹\_دیدار خداوند \_ سوره عنکبوت، آیه ۵ ۱۰\_ سوره بقره، آیه ۱۴۳ (خداوند شما را امّتي در وسط قرار داد) ۱۱\_ سوره آل عمران، آیه ۶ ( جز خداوند و راسخون در علم کسی معنی و تأویل آن (قرآن)را نميداند) ١٢ سورة الاحزاب، آيه ٢٠ ۱۳\_ (خداوند گشایش حاصل از ظهور او را تسریع فرماید) ۱۴\_ اشاره به روز قیامت\_ ذکر "قیامت" و "ساعت" در قرآن مکرّر آمده است. ۱۵\_ روز خدا \_ اشاره به روز قیامت 18\_ قرار دادن یا آوردن کتاب الهی \_ سورة الزّمر، آيه ۶۹ ۱۷\_ نماینده ها ۱۸\_ نامه ها 19\_ مفهوم بیان مبارک اینست که وحید

به مردم فرمود که به زودی مال دنیا و سیاهیان شما و کسانی که شما را به ظلم وادار کردند همه از بین میروند، در اموری که بر امم قبل گذشت بنگرید و متنبه شوید، به زودی همه از این دنیای فانی میروید و در مقابل خداوند حاضر میشوید و از آنچه که عمل نموده اید سؤال میشود و به جزای اعمال خود میرسید و این امر محتوم است.

۲۰\_ سوره جمعه، آیه ۶ (اگر از راستگویان هستید تمنّای موت کنید) ۲۱\_ مفهوم بیان مبارک اینست که (دوران

الهي يرواز ميكنند و ملائكه فضل آنها را به مقام عزّ محمود بشارت ميدهند). ۲۲\_ افراد بد عاقبت \_ سوره هود، آیه 1.0 ۲۳\_ شراب سر به مهر\_ اشاره به معانی و مفاهيم كلمات الهي كه تا يوم قيامت پوشیده و سر بسته است و با ظهور مظهر الهي مهر برداشته ميشود \_ سوره مطفّفين، YO al ۲۴\_ ایضاً اشاره به برداشتن مهر از معانی كلمات الهي است تا بوي خوش آن كلمات برجميع خلائق بوزد. ۲۵ و ۲۶ و ۲۷ \_ در این قسمت از لوح به احبًاء امر میفرمایند که در این روز فراق، در این "فزع اکبر" (مصیبت بزرگہ) و "جزع اعظم" یعنی هنگامی که جمال مبارک از مدينة السَّلام (بغداد) به مدينة الفراق سفر ميكنند صبر و تحمّل پيشه سازند. ۲۸\_ خبر بزرگ \_ اشاره به یوم قیامت \_ سورة النَّباء، آيه ٢ ۲۹\_ یرندگانی که تاریکی را دوست میدارند \_ کسانی که در غیبت مظهر الهی، باعث اشتباه وكمراهى مردم ميشوند. ۳۰\_ یکی از بزرگان قوم یهود که در هنگام رفتن حضرت موسى به كوه طور كوساله اي از طلا ساخت و بنی اسرائیل را به عبادت

سختی شهدا گذشت و حال در هواء قرب

2000 20 اعلان دارالانشاء بيت العدل اعظم الهي مورّخ ۲۶ فوریه ۲۰۰۳ چون در مرکز سمعی و بصری و نیز اداره آرشیو مرکز جهانی بهائی آثار مبارکه، اسناد و مدارک مهمّه تاریخیّه و نیز عکسها و تصاویر قدیمی مربوط به تشکیلات و اقدامات جوامع بهائی عالم حفظ و نگهداری میگردد از جمیع دوستانی که دارای چنین موادّی هستند و در خارج ایران مقیمند تقاضا میشود 02 که این قبیل آثار را مستقیماً و یا به طور غیر مستقیم به آدرس مرکز جهانی بهائی: (Baha'i World Center, P.O. Box 155, 31001 Haifa, Israel) ارسال فرمایند تا در دوائر این شطر محفوظ بماند و مورد رجوع و استفاده قرار گیرد. بدیهی است که آثار و مدارکی که ارسال میگردد حتّی الامکان باید با شرح و توضيحات لازمه توأم باشد تا امكان استفاده کامل از آنها را میسّر و مقدور سازد. 2000

۳۱\_ 'تحوساله" اشاره به گوساله سامري

آن تشويق نمود.

تهیّه شده توسّط دارالتّبلیغ بین المللی مرکز جهانی بهائی



ترجمهٔ پريوش سمندري خوشبين

جهت داده و مقام حضرت بها الله و یا مؤسّسات امری را مورد حمله قرار دهد نقض عهد کرده است. در چنین صورتی سعی فراوان به عمل خواهد آمد تا وی به سو، عمل خود واقف گردد ولی اگر متنبّه نشده و در رفتار خود مصر باقی بماند بموجب امر حضرت بهاءالله به عنوان ناقض عهد الهى از جامعه بهائي طرد خواهد شد.) (۱) (ترجمهٔ به مضمون) حضرت وليّ امرالله رزائلي كه شخص را به نقض عهد کشانده و خود نیز به آن اذعان دارد «نفرت کورکورانه»، گستاخی بی حدّ و حصر»، «حماقت باور نکردنی» و «جاه طلبی بلند یروازانه» (۲) که به درجات مختلف افكار وى را آلوده مى سازد معرّفی فرموده اند. حضرت عبدالبها، در مورد بعض آنها که فریب دیگران را خورده اند، میفرمایند که این اشخاص در اصالت عهد و میثاق شک و تردیدی ندارند ولی خود خواهی و خود پرستی آنها را به طرف چنین پرتگاهی می کشاند. مسأله این نیست که خود از عمل خویش آگاه نیستند بلکه با آگاهی کامل به مخالفت با امر برمی خیزند. حضرت عبدالبها، در الواح وصاياى مباركه انذار فرموده اند:

مقدّمه حضرت ولیّ امرالله علاوه بر توجیه ماهیّت و خطرات نقض عهد کرارا به تدنّی اشخاص و گروه هائی که گرفتار چنین بلیّهٔ عظیمی شده اند اشاره فرموده اند. آن حضرت انعکاس عواقب کسانی که حفظ وحدت امرالله را جدّی تلقّی ننموده اند، نموداری برای درک عمیق یاران از قدر و منزلت نیروی صیانت عهد و میثاق حضرت بها ءالله می شمارند. با اینکه مدّتی قریب سی سال است که از نقض عهد میسون ریمی میگذرد نظر دیگری به موقعیّت افرادی که وی را در این راه بی ثمر همراهی کرده اند بسی عبرت انگیز است.

نقض عهد، ماهیّت نقض عهد، نقض عهد چیست؟ بیت العدل اعظم الهی در مرقومهٔ مورّخ ۲۳ مارچ ۱۹۷۵ خطاب به یکی از یاران میفرمایند: «وقتی شخصی حضرت بها الله را به عنوان مظهر امر الهی پذیرفته و تصدیق نماید، مقیّد به حفظ عهد و پیمان و قبول کلیّهٔ آثار ظهور آن حضرت می باشد و اگر چنین شخصی در این سبیل تغییر تسخیر نشدنی و روح شکست ناپذیری است که محرک نفوسی است که به نام حضرت بها الله شناخته شده و اوامر و نواهی مندرج در الواح وصایای حضرت عبدالبها اورا با نهایت دقّت رعایت مینمایند.» (۵) (ترجمه بمضمون)

جریان پاکسازی حضرت ولی آمرالله در بارهٔ گروهی از ناقضین ایالات متَحدهٔ شمالی آمریکا که پس از فوت دو مؤسّس آن از هم متلاشی و مضمحل گردید می فرمایند: «تدابیری که رهبران نادان آنها در نهایت سعی و کوشش برای ایجاد تفرقه در آمرالله کردند در زمانی کوشش برای ایجاد تفرقه در آمرالله کردند در زمانی موتاه و در میانهٔ بهت و حیرت آنان بصورت جریانی مقام و منزلت پیروان با وفایش را آرتقا، بخشید، وحدت زوال ناپذیرش را مستحکم نمود و قدرت همبستگی مؤسّسات آمری و اصول و آهداف تزلزل ناپذیر و نیروی بازیافتهٔ موروثیش را در حیات بامعه به دنیائی که نسبت به این جریانات بی تفاوت بوده و یا با شک و تردید مینگریست مجددا آعلام نمود.» (۲) (ترجمه به مضمون)

نقض عهد میسون ریمی اعلامیّهٔ حضرات ایادی امرالله در بارهٔ ولایت امر: به محض وصول خبر صعود حضرت ولیّ امرالله در شب ۴ نوامبر ۱۹۵۷ به مرکز جهانی بهائی ، منزل مسکونی و اطاق هیکل مبارک قفل و مهر و موم و نگهبانی گردید که تا ورود حضرات ایادی امرالله به ارض اقدس، پس از مراسم تدفین حضرت ولیّ امرالله، کسی به آن دسترسی نداشته باشد. حضرت عبدالبها، در الواح وصایای مبارکه صراحتا چگونگی انتخاب جانشین حضرت ولیّ امرالله را ذکر فرموده اند: «باری از اساس امرالته اجتناب و ابتعاد از ناقضین است زیرا بکلّی امرالته را محو و شریعة الته را سحق و جمیع زحمات را هدر خواهند داد.» (۳)

این بیان مبارک مبتنی بر علت اصلی ظهور حضرت بهاءالله یعنی ایجاد وحدت و یگانگی می باشد.

((اگر حصن حصین امرالله را قوّهٔ حارسه محافظت نمی نمود در جمع اهل بهاء در یک روز هزار فرقه به مثل ادوار سابقه ایجاد می شد امّا در این دور مبارک جهة دوام امرالله و حفظ احبّاء الله از تفرقه و اختلاف، جمال مبارک روحی له الفدا به قلم اعلی عهد و میثاق را مرقوم فرمود.) (۴) (ترجمه)

صرف نظر از خطری که نقض عهد، توسعه و پیشرفت امرالله را تهدید مینماید، نمودار نوعی بیماری مسری است که به علت جاذبه موذیانه که در رابطه با جاه طلبی انسان دارد شخص را به طرف خود جلب مینماید.

حضرت مولى الورى طرد كامل هرنفسى را كه به بيمارى نقض عهد مبتلى گرديده لازم دانسته و كليّهٔ ياران را از هرگونه ارتباط با شخص متمرّد ممنوع داشته اند.

تأثیر بر سایر افراد حضرت ولی امرالله ضمن مروری بر جریان پیشرفت امرالله مکررا نمونه هائی از عاقبت پر وبال نفوس اغفال شدهٔ خودخواه که دیر یا زود خود را در دام مؤسّسین این دستگاه ها گرفتار و در قعر شرمساری و نسیان مطلق مغروق می بینند ذکر می فرمایند و اضافه می کنند که: (اخماد و اطفاء آتش نفوذ عدّه ای از دشمنان لدود امر و انحطاط و شکست موقعیّت دیگر ناقضین، همچنین اظهار ندامت و پشیمانی عدّهٔ دیگر، تجدید عهد و شرکت فعّالانهٔ آنان در خدمات و تشکیلات امری، همگی مشعر بر شواهد کافی به وجود نیروی باقی نگذاشته اند، اغصان عموماً یا فوت نموده و یا به علّت بی وفائی و عدم اعتقادبه الواح وصایای حضرت مولی الوریٰ و ابراز کینه و عداوت نسبت به شخصی که بعنوان اوّلین ولیّ امر الله در آن سند مقدّس تعیین و تسمیه گردیده از طرف حضرت ولیّ امرالله ناقضین عهد و میثاق معرّفی شده اند.» (۸) و بدین ترتیب « تعیین جانشین برای حضرت شوقی افندی مقدور نبوده است.» و یاران را فر؛ خوانده اند که وحدت خویش را برای اتمام نقشه جهاد کبیر اند که وحدت خویش را برای اتمام نقشه جهاد کبیر اعضای بیت العدل اعظم الهی، مرجع مصون از خطا اعضای بیت العدل اعظم الهی، مرجع مصون از خطا را آنچنانکه حضرت عبدالبهاء در الواح مبارکهٔ وصایا ما را از این ودیعهٔ روحانی مطمئن ساخته اند انتخاب کند.

«همین که این هیأت منصوص الهی به وجود آمد کلیّهٔ اوضاع و احوال امریّه مجدّدا تحت مطالعه و تدقیق قرار گرفته و با مشورت ایادی امرالله تدابیر لازمه جهت اقدامات آتیه اتّخاذ خواهد گردید.» (۹) میسون ریمی بار دیگر باتّفاق حضرات ایادی همکاران خویش در صدور دوّمین اعلامیّهٔ رسمی مبنی بر اینکه جانشین دیگری برای حضرت ولیّ امرالله بعنوان ولیّ امر الهی وجود ندارد شرکت جست.

طرد میسن ریمی

ریمی با وجود نوشته های رسمی خود در ۱۹۵۷ دایر بر اینکه حضرت شوقی افندی شخصی را به سمت ولی آمر انتخاب ننموده اند و نمی توانسته اند که شخصی را منصوب نمایند، شخصا ادّعای احراز این مقام را نمود. در اعلامیّه ای که بتاریخ اپریل ۱۹٦۰ صادر کرد خود را دومین ولیّ امر معرّفی نمود و این ادّعای جعلی را مبتنی بر مقام خود بعنوان رئیس شورای بین المللی بهائی دانست. وقتی که وی از کوشش برای در دست گرفتن زمام امور امر

«باید اغصان و افنان سدرهٔ مبارکه توجّه به فرع دو سدره که از دو شجرهٔ مقدسهٔ مبارکه انبات شده يعنى شوقى افندى نمايند ... و من بعده بكرا بعد بكر يعنى در سلالة او ... اى احبّاى الهى بايد ولي امرالله در زمان حيات خويش من هو بعده را تعيين نمايد تا بعد از صعودش اختلاف حاصل نگردد و شخص معيّن بايد مظهر تقديس و تنزيه و تقوای الهی و علم و فضل و کمال باشد لهذا اگر ولد بكر وليّ امرالله مظهر الولد سرّ ابيه نباشد يعنى از عنصر روحاني او نه و شرف اعراق با حسن اخلاق مجتمع نیست باید غصن دیگر را انتخاب نماید و ایادی امرالله از نفس جمعیّت خویش نه نفر انتخاب نمايند و هميشه به خدمات مهمّة وليّ امرالله مشغول باشند و انتخاب این نه نفر یا باتّفاق مجمع ایادی یا به اکثریّت آرا، تحقّق یابد و این نه نفر یا بالاتّفاق یا اکثریّت آرا، باید غصن منتخب را که وليّ امرالله تعيين بعد از خود نمايد تصديق نمايند و این تصدیق باید بنوعی واقع گردد که مصدّق و غیر مصدّق معلوم نشود.»(۷)

به مجرّد اینکه ۲۹ تن از ۲۷ نفر حضرات ایادی امرالله در ارض اقدس گرد آمدند، (ایادی امرالله خانم کورین ترو که به علّت کهولت سنّ و کسالت نتوانسته بودند در این اجتماع شرکت نمایند، پشتیبانی خود را از اقدامات همکاران خویش در سمت ایادی امرالله رسما اعلام داشتند) از بین خود نه نفر انتخاب نمودند تا به مقرّ سکونت حضرت ولیّ امرالله رفته و به جستجوی هرگونه سندی که احتمالاً از ایشان بجای مانده باشد بیردازند.

کلیّهٔ حضرات ایادی امراللّه و از جمله شخص میسن ریمی در تعقیب گزارش هیأت نه نفری سندی را امضا نمودند مشعر بر آنکه حضرت شوقی افندی وصیّت نامه ای از خود بجای نگذاشته اند و همچنین تصدیق نمودند که حضرت ولیّ امراللّه اولادی از خود منصرف نگردید، حضرات ایادی امرالله وی را بعنوان ناقض عهد و میثاق از عضویّت جامعهٔ بهائی طرد نمودند.

مدّت زمانی کوتاه پس از آن چند نفر از بهائیان در اروپا و ایالات متّحده و سایر نقاط که دعاوی میسن ریمی را پذیرفته بودند مانند وی طرد روحانی گردیدند. از جملهٔ این افراد جان کاره، دونالد هاروی، جوئل مارانجلا، رجینالد کینگ، للاند جنسن بودند که کلیّهٔ این افراد بعداً نقش بزرگی در ایجاد یک سلسله مشکلات به عهده داشتند و نا امیدانه در تفرّق باقیماندهٔ پیروان ریمی اقداماتی به عمل آوردند.

فوت میسون ریمی در ۵ اپریل سال ۱۹۷۴ بیت العدل اعظم الهی خطاب به بهائیان عالم اعلام فرمودند: « چارلز میسن ریمی که به سبب قیام موهونش در ادَعای مقام ولایت پس از صعود حضرت شوقی افندی منجر به طرد او از جامعهٔ پیروان امرالله گردید در فلورانس ایتالیا در سنّ صد سالگی بدون مراسم مذهبی و در حالی که پیروان سابقش او را رها کرده بودند از دنیا رفت. داستان چنین انحراف تأسَف آمیز از طرف شخصی که مورد افتخارات بزرگ از طرف حضرت عبدالبها، و حضرت ولیَ امرالله بوده نمونهٔ دیگری از عبث بودن هر اقدامی که عهد و میثاق مبرم حضرت بهاءالله را تضعیف نماید مجسَم می سازد.» (۱۰)

تفرّق در بین پیروان میسن ریمی محفل روحانی ملّی ... تحت اشراف ولایت امر در ایالات متّحدهٔ امریکا گروهی بر مبنای نقض میسن ریمی خود را بهنام «بهائیان تحت لوای ولایت امر» اعلام نموده و طیّ سالهای ۱۹٦۱ و ۱۹٦۲ در نیو مکزیکو جمع شدند، در اپریل ۱۹٦۳

آنچه را آنان «محفل روحانی ملّی ایالات متّحده تحت لوای ولایت امر موروثی) خوانده بودند، مشابه تشکیلاتی که در همان ماه بوسیلهٔ گروهی در پاکستان به وجود آمد و بسرعت از هم پاشیده شد، تأسیس نمودند.

گروه نیومکزیکو در مارچ ۱۹۹۴ به ثبت رسانده شد و دارای شخصیّت حقوقی گردید و علیه محفل روحانی ملّی بهائیان ایالات متّحدهٔ امریکا اقامه دعوی نمود و حقّ مالکیّت املاک مشرق الاذکار ویلمت را از آن خود دانست. و همچنین اعلام داشت که سخن گوی رسمی دیانت بهائی در ایالات متّحدهٔ امریکا می باشد. محفل روحانی ملّی بهائیان ایالات متّحده اقدام به اقامهٔ دعوای متقابل علیه این گروه مبتنی بر سوء استفاده از شهرت و نام «محفل روحانی ملّی» کرد و بعدا دستور ممنوعیّت آنها را از استفاده از اصطلاحات بهائی ثبت شده بدست آورد و هرگونه تجاوز به حقوق محفل روحانی ملّی را طبق قانون کشوری محکوم کرد.

در حالی که گروه نیو مکزیکو خود را برای محاکمهٔ دوم آماده می ساخت میسن ریمی ناگهان دستور داد که جریان محاکمه را (بدون توجّه به عواقب آن) متوقّف سازند. مدّت کوتاهی پس از آن ریمی دستور انحلال (محفل ملّی گروه سانتافه) را صادر کرد. بدین ترتیب محاکمات قضائی در مورد حقوق امر بهائی در ایالات متّحدهٔ امریکا خاتمه یافت.

(دومین شورای بین المللی بهائی) ریمی میسن ریمی در ۲۱ سپتامبر ۱۹۹۴ بزعم خویش (دومین شورای بین المللی بهائی) را تأسیس نمود و یکنفر امریکائی ساکن فرانسه را به نام مارانجلا به ریاست آن منصوب کرد. مارانجلا از نخستین طرفداران ریمی بود و در سوم آگست ۱۹٦۰ بوسیلهٔ حضرات ایادی امرالله از جامعهٔ بهائی طرد شده بود. وی در سال ۱۹۹۱ بدون آنکه جانشینی برای خود معرّفی نماید فوت نمود. در مرقومات متعدّد او هیچگونه توجّهی نسبت به تشکیلات دیده نمی شود و مشعر بر آنست که وی امر مذهب را یک مسألهٔ شخصی میدانست.

ادتعاى جوئل مارانجلا مارانجلا در ۱۲ نوامبر ۱۹۶۹ ناگهان اعلام کرد که وی بیش از هاروی جانشین برحقّ ریمی محسوب می شود. طبق ادّعای وی، ریمی چندین سال قبل بعنی در دسامبر ۱۹۳۱ نامهٔ سر بمهر به ضمیمهٔ یادداشتی بوی تسلیم نموده و نوشته است «مارانجلا خود میداند که چه وقت مهر از سر نامه بردارد». مار انجلا میگوید مدّت کوتاهی پس از انتصابش به عنوان رئيس «دومين شوراي بين المللي بهائی» این نامه را باز کرده و سندی با امضای ریمی بدین مضمون در آن یافته است «به کلیّهٔ بهائيان عالم اطَّلاع دهيد كه شما رابه عنوان سومين وليّ امر انتخاب نموده ام».

بهرحال مارانجلا تا كنون هيچ اقدامي در مورد اين دستور به عمل نیاورده است.

در ۱۵ می ۱۹۶۷ ریمی رسما دونالد هاروی، یکی بهانهٔ مارانجلا در مورد انکار انتصاب رسمی هاروی از طرف میسن ریمی بعنوان جانشین وی رفتار نامعقولی بود که از ریمی سر میزد. ریمی در این اوقات به حضرت شوقی افندی معترض بوده و اظهار ميداشته است كه نظم ادارى فقط معرّف ادارة «دیانت بابی» است و باید بکلّی کنار گذاشته شود و خود را اوّلین ولیّ امر دیانت بهائی میدانست. مارانجلا در تعقیب ادّعای خود به ایجاد «دفتر ملّی ارتودوكس بهائي» مبادرت ورزيد. سيس هاروي و مارانجلا هریک خود را مدّعی برحقّ جانشینی ریمی معرّفی نموده به رد و انکار یکدیگر پرداختند.

همچنانکه میسن ریمی ادّعای ولایت امر خویش را مبتنى بر مقام خود بعنوان رئيس شوراى بين المللى بهائی می دانست که توسّط حضرت ولی امرالله تأسيس شده بود، انتخاب مارانجلا بهاين سمت نيز بنوبهٔ خود موقعیّت رهبری پیروان ریمی را به وی اعطا مي نمود.

اختلافات جدی میان دستهٔ ناقضین عهد و میثاق مشاهده می شد. در ۱۸ اکتبر ۱۹۳۶ میسن ریمی ناگهان شورای بین المللی را منحل کرد و به مار مارانجلا که ریاست شورا را بعهده داشت دستور داد که «کلیّهٔ سوابق مربوط به شورا را که دیگر وجود نداردیه او باز گرداند.» تأثیر ظاهری این اقدام که مارانجلا را از نقش

رهبری محروم کرده بود بجای اینکه تخفیفی در اختلاف عقيده ميان گروه ايجاد نمايد باعث تشديد آن گردید. ریمی در ۲۹ ژانویه ۱۹۶۷ معترض بود که «بعضی از دوستان گزارش هائی داده اند که ولي امر حواس خود را از دست داده و مريض است و شخص دیگری او را کنترل می کند ... »

انتصاب دونالد هاروى

از پیروانش را به جانشینی خود پس از مرگ بعنوان «سومین ولیّ امر» معرّفی نمود. هاروی یکنفر امریکائی بود که در دوران نقض ریمی در فرانسه می زیست و جزء اوّلین گروه ناقضین قرار داشت. ریمی در طول سال بعد ۵ نفر «از ۲۴ پیر منتخب» را به همکاری با هاروی جهت «ادارهٔ دیانت حضرت بهاءالله»» منصوب کرده و هیأت پیران را مانند تشكيلات قبلي منحل نمود بدون اينكه انتصاباتي را که وعده داده بود عملی سازد. هاروی در سمت جانشینی ریمی هیچ گونه اقدامی نه قبل از مرگ ریمی و نه یس از آن به عمل نیاورد.

ایتالیا، محل اقامت میسن ریمی رفت و مصاحبهٔ خشن و ناخوش آیندی با وی بعمل آورد. پس از این مواجهه ریمی نیز طی اطّلاعیه ای کینگ را به عنوان شیطان ابدی و ابلیس دائمی معرّفی نمود.

کینگ مجددا به طرفداری مارانجلا که دو ماه بعد ادَعای خود را اعلام نمود پرداخت. این ارتباط نیز بزودی ازهم گسیخته شد و کینگ مارانجلا را به تحریف و تفسیر و تبیین غلط از آثار متّهم نمود و ادَعا کرد که مارانجلا در حقیقت فاقد شرایط رهبری ولایت امر می باشد. همچنین معترض بود که میسن ریمی و مارانجلا هرگز نمی توانسته اند مقام ولایت امر را احراز کنند زیرا فاقد انتساب موروثی به مظهر ظهور (حضرت بها الله) می باشند. وی موقعیّت هاروی را در این مجموعه نادیده گرفته و اظهار داشت که میسن ریمی در حقیقت نایب اطهار داشت که میسن ریمی در حقیقت نایب می شوند.

هاروی و مارانجلا توجّهی به مدّعای کینگ همانند ادّعای کاره نکردند. کینگ در اوّل اکتبر ۱۹۷۷ فوت کرد و حقوق متصوّرهٔ خود را به هیأتی که از اعضاء فامیل وی تشکیل شده بود واگذار کرد.

داستان للاند جنسن

فعّالیّتهای مداوم کینگ برای در دست گرفتن رهبری پیروان ریمی در ایالات متّحده مواجه با ادّعای همزمان دیگری از طرف رونالد جنسن شد. اختلاف این دو در سال ۱۹٦۳ هنگامی که هردو عضویّت «محفل ملّی نیو مکزیکو ... تحت اشراف ولایت امر موروثی» را داشتند بر ملا گردید. جنسن، کینگ را به غصب رهبری گروه ایالات متّحده متّهم کرد و کینگ بهمین ملاحظه پیشنهاد تشکیل دادگاه بهائی را نمود تا جنسن را از امر بهائی اخراج

نقش جان کارہ در این موقع دیگر مدّعیان رهبری هریک برای احقاق حقّ احتمالي خود تلاش نمودند. جان كاره، نویسندهٔ پرکار که یکی از طرفداران اوّلیّهٔ میسن ریمی بود در سال ۱۹۶۱ به علّت نقض عهد طرد گردید. وی بوسیلهٔ ارسال نامه های مستمر به بهائیانی که آدرس آنها را در دست داشت به گسترش و اشاعة ادّعاى ريمى مى يرداخت . زمانى كه اختلاف نظر در مورد جانشینی رهبر بین پیروان ريمي برملا شد، كاره بغتتا تغيير جهت داد و سخن گوی جمشید معانی، ایرانی مهاجر اندونزی گردید که ادّعای کاملاً متفاوتی از طرفداران ریمی داشت و خودش را «خالق پیامبران در هر آنی» میدانست. چون ناراحتی های روانی جمشید معانی ظاهر گردید و منجر به بستری شدن وی در بیمارستانی در طهران شد، کاره از او روی برتافت و سيس تحت نام مستعار جان كريستوفيل بعنوان سخن گوی تشکیلاتی چند از جمله «بیت نور» و «خانهٔ بشریت» به نگارش پرداخت. در این موقعیّت جدید کاره توجّه خود را بطرز فزاینده ای به موضوع پیشگوئی حوادث مخوفی که در آخر قرن بیستم ظاهر شده و راه را برای ظهور سومین مظهر الهی هموار خواهد ساخت معطوف نمود.

ورود رجینالد کینگ در صحنه در این هنگام در ایالات متّحدهٔ امریکا دو نفر از ناقضین به شدّت علیه یکدیگر قیام نمودند. یکی از آنان رجینالد کینگ (رکس) بود که بعنوان منشی محفل ملّی نیو مکزیکو (که برای مدّت کوتاهی ادامه داشت و در سال ۱۹٦۴ توسّط میسن ریمی منحلّ گردید) انتخاب شده بود. رکس به علّت آنکه میسن ریمی نقش رهبری وی را در امریکا رد کرده بود به فلورانس پس از طرد وی منصوب گردید. په په عاقبت به فرزند خواندگی میسن ریمی قبول شد و هم او بود که با مساعدت کنسولگری امریکا در فلورانس وسائل تدفین میسون ریمی را در سال ۱۹۷۴ فراهم آورد.

وی در منتهای حیرت و تعجّب نامهٔ سرگشاده ای از جنسن دریافت کرد که بر مبنای این فرزند خواندگی او ولیعهد میسون ریمی و بالنّتیجه جانشین وی و چهارمین ولیّ امر محسوب می شود و برای اینکه بتواند این مقام را احراز کند بایستی اجازه دهد که بعنوان پادشاه توسّط روحانی اعظم تاجگذاری کند و این نکته را هم مؤکّد کرد که روحانی اعظم در این میان خود جنسن خواهد بود.

زمانی که اعتراض وی نادیده گرفته شد و ناقضین به ذکر نام او در متحدالمآلها و مراسلات خود ادامه دادند، په په موضوع را برای تصحیح سوابق امر به یکی از مؤسّسات بهائی که آدرس آن را داشت مرقوم داشت و اشاره کرد که اقدامات ناقضین بدون اجازهٔ او انجام یافته و در خواستهای مکرّر وی برای متوقّف ساختن این اقدامات نادیده گرفته شده است.

وضعيّت موجود

چون هیچیک از این مدّعیان رهبری نتوانستند ادّعای خود را به ثبوت برسانند تفرّق و تشتّث بین آنها طیّ سالها شدّت بیشتری یافت. نظریّاتی که ارائه می شد از طرف نفوسی صادر میگردید که مواضع آنها با همدیگر هیچگونه رابطه ای نداشت. اتّهامات وارده و تهمت های متقابل رهبران گروه ها موجب ترک افرادی گردید که این دستجات را جدّی تلقی نموده بودند و از جانب جامعهٔ بهائی هم بطور کلّی مورد بی اعتنائی واقع شدند.

نمایند. جلوگیری ریمی در انجام این امر موجب کناره گیری کینگ از وی گردید. کناره گیری جنسن نمودار تزلزل بیش از پیش شخصیّت اخلاقی گروه طرفداران ریمی در ایالات متّحده محسوب می شود. جنسن در سال ۱۹٦۴ برای مصون ماندن از بلایائی که میسن ریمی پیش بینی کرده بود در میسولا مونتانا اقامت گزید و در سال ۱۹۶۹ به اتّهام هرزگی و انحطاط اخلاقی در زندان ایالتی مونتانا محبوس گردید و در آنجا توانست چند نفر از همبند های خود را بهادتعای اینکه با فرشته ای ملاقات كرده و فرشته او را يوشع خوانده است، جلب نمود. یس از اتمام دوران محکومیّت، جنسن به سراسر الات متّحدة امريكا مسافرت كرد تا باقى ماندة پیروان امریکائی ریمی را به فرقهٔ جدید خود بكشاند. (جنسن مدّعى بود نه تنها يوشع و بازگشت مسيح است بلكه جنينى براى بيت العدل اعظم نيز محسوب می شود.)

فعّالیّت های فوق در ماه می ۱۹۸۰ به علّت عدم اتّفاق پیشگوئیهای وی مبنی بر انهدام دنیا، با وجود اینکه تاریخ این حادثه را سه بار (۲۹ اپریل، ۷ می، ۲۲ و ۲۳ می ۱۹۸۰) تغییر داد به شکست انجامید. اگرچه جمعی از همکاران نزدیک و اعضاء فامیل به پشتیبانی از او ادامه دادند ولی اکثر طرفداران جنسن او را ترک نمودند.

کوشش هائی برای جلب جیزپ په په شاید عجیب ترین موضوع در این داستان طولانی و پیچیده توجم به شخصی است که هرگز عضو جامعهٔ بهائی نبوده و نقشی در اقدامات مختلف ناقضین عهد و میثاق الهی نداشته است. ریمی در اسفار اولیّهٔ خود به فلورانس ایتالیا با مرد جوانی بنام جیزپ په په آشنا شد که بعدا به عنوان منشی و همدم میسن ریمی هنگام اقامت در حضرت عبدالبها، است که می فرمایند: «این شبهات نقض مانند کف دریا است ... این کف های دریا بقائی ندارد و عنقریب محو و نابود گردد ولی دریای میثاق الی الابد پر موج است و پر جوش و خروش ... » که اجساد مرده را به کنار می افکند.

طرفداری از مدّعای ریمی تا سال ۱۹۹۱ به علّت فوت سه تن از چهره های مهمّ: میسن ریمی در۱۹۷۴، رجینالد کینگ در ۱۹۷۷ و جانشین منصوب ریمی یعنی رونالد هاروی در ۱۹۹۱ به شدّت فروکش کرد. جان کاره به سوی فرقهٔ مذهبی ساختگی خود کشیده شد. نفوذ جنسن به علّت شهرت ناپسند اجتماعی و محکومیّت جزائی افول کرد و منحصر به رهبری چند گروه محدود در ایالات غرب میانهٔ امریکا گردید و جیزپ په په عاقبت خود را از این جاه طلبی های ناقضین کنار کشید.

جوئل مارانجلا به تنهائی به متعای رنگباختهٔ خود بعنوان مقامی که ریمی بوی اعطا کرده و سپس در مدت سی سال گذشته از وی باز ستانده بود ادامه می دهد و اغلب اعلاناتی در روزنامه ها برای معرّفی گروهی به نام بهائیان ارتودوکس مبادرت می ورزد.

با وجود فقدان قدرت و قابلیّتی که بتواند توجّه عموم را به خود جلب کند این بازماندهٔ درماندهٔ نقض عهد ریمی هنوز امیدوار است که به طریقی اعضاء ثابت قدم جامعهٔ بهائی را تحت نفوذ خویش در آورد. این مسأله که با گذشت سه دهه هنوز زنان و مردانی که ظاهرا از هوش و ذکاوت برخوردارند نتوانسته اند خود را از قید تدابیر ابلهانه و جاه طلبانه ای که همهٔ امید و آرزوهاشان را برباد داده است برهانند، بحقیقت داستان هشدار دهنده ای میباشد و احوال نفوسی که از چارلز میسن ریمی طرفداری مینمایند شایستهٔ تحقیق دقیقی است تا

نشان دهد که نقض عهد مانند مرضی مسری موجبات فلج روحانی افراد را فراهم می سازد

م**آخذ** \* دارالانشاء بیت العدل اعظم این سند را طیّ نامهٔ

مورَح ۳۱ ژانویه ۱۹۹۷ به محافل روحانی ملّی ابلاغ کرده است.

The Power of the Covenant, Part Two, pp.7-8. \_1

Messages to America, p. 51. \_Y

The Power of the Covenant, Part Two p. 11. \_ \*

Bahá'í World Faith, 1976, pp. 357-58 \_f

Message to America, p. 49. \_0

Message to America, p. 50. \_7

۷\_ نفحات فضل ۳، مؤسّسة معارف بهائی صص. ۱۹ و ۲۱. ۸\_ ارکان نظم بدیع، مؤسّسة معارف بهائی ص. ۷۷. ۹\_ ارکان نظم بدیع، ص. ۸۱. ۱۰\_ ارکان نظم بدیع، ص. ۱۱۲.





تقدیم به مهری خانم نیّر سینا، همسر وفادار استاد فقيد هدايت الله نيّر سينا

ايرج خادمي، شيكاكو، مي ۱۹۹۹

یک چند به کودکی به استاد شدیم یک چند به استادی خود شاد شدیم پایان سخن شنو، که ما را چه رسید از خاک برآمدیم و بر باد شدیم "خيّام"

دکتر هدایت الله نیّر سینا، استاد ادب و ارباب ترانه

ايرج خادمي

دیدار فرزانه فرزندش، دکتر هوشمند نیّر بستگانش مانع شدند، ناچار به فرانسه

و به تقریر و تحریر گذشت. معلّم بود، بیست سال آخر عمر را در هجرت فرهنگ ایرانیان در تاریخ ۱۸ اکوست متعلّم بود، محقّق بود، شاعر بود، ترانه گذراند. چند ماه قبل از انقلاب برای ۱۹۹۸ میلادی، برابر ۲۷ مرداد ماه سرا بود، نویسنده بود، راستگو و ۱۳۷۷ خورشیدی، یکی از درست کردار بود، آزاده و بی نیاز بود، سینا به اتّفاق همسر وفادار، مهری خدمتگزاران صدیق خود را از دست مصداق تواضع بود و معیار ادب، کم خانم، به امریکا آمد و چون انقلاب در داد، عمده حیات ۸۶ ساله آن حرف بود و باحیا، فرهیخته بود و گرفت قصد بازگشت کرد ولی

کوچ، نشیب، رحیل شادروان در کلاس درس و درون کتاب بی ادّعا.

رفت و چهار سال منتظر ماند تا پروانه اقامتش بر اساس موقعیّت مهاجرتی فرزند صادر شد و به امریکا بازگشت. پانزده سال باقی را در کالیفرنیای جنوبي گذراند، ولي چه گذراني، مردی که پنجاه سال از عمر یربارش را به تدریس و تعلیم پرداخته بود، هزاران دانش آموز و دانشجو را از نخستین سال های فراگیری تا آخرین مدارج دانشگاهی بدرقه کرده بود، در مشاغل اداری منشأ خدمات ذی قیمت شدہ بود، به استادی دانشگاه رسیده بود و به اعتبار مقام بزرگ دبیری که در شورای عالی نویسندگی و موسیقی رادیو داشت، آثار صدها نویسنده و شاعر و ترانه ساز و سخنور نامی را ويراسته بود، اينک به سرزميني افتاده بود که مردمش زبان او را نمی فهمیدند وكمنجينه دانشش بلا استفاده مي ماند. امًا بنا بر طبع دانشی و پژوهشی که داشت و تا آنجا که امکانات اجازه میداد، با تحقیق و تطبیق و تحریر، و سخن در مجامع ایرانی خلاً زمان را در این سالهای بی سامانی پرکرد. در سنوات اخیر غالباً مغموم و افسرده بود و کمتر از خانه بیرون می آمد، به

خصوص در این اواخر که گسترش بیماری و رنج انزوا او را کامل<sup>ی</sup> محاصره کرده بود، چنانکه خود در یکی از اشعارش نوشت:

مهربانی کن، دو روز عمر را فرصت شمار نوبت عشق و محبّت، دولت جاوید نیست دوستان رفتند و من هم در نشیب رفتنم عهد من مشکن که دیگر مهلت تجدید نیست شادروان دکتر هدایت الله نیّر سینا در تاریخ دهم تیر ماه ۱۲۹۱ شمسی برابر اوّل جولای ۱۹۱۲ میلادی در شهر نراق از منطقه کاشان به دنیا آمد. پدرش مرحوم محمّد يوسفي "به سخن سنجي و صوت خوش شهرتي داشت" (۱) و مادرش "منوّر خانم نیز از ذوق شاعري بهره داشت"(٢). پنج ساله بود که پدرش درگذشت و چون مادر از عهده نگاهداریش برنیامد برادر بزرگتر، مرحوم حبيب الله خان حضانتش را به عهده گرفت و او را به همراه خود به طهران برد. پدر دکتر نیّر سینا بهائی بود ولى مادرش بهائي نبود، مع هذا می توان گفت دکتر نیّر سینا در خانواده ای متولّد شد که با آئین بهائی مأنوس بودند. آشنائی دکتر نیّر سینا با این دیانت در خانه برادر بیشتر شد زیرا بانوی آن خانه دریه خانم نسب از جناب "سینا" شاعر بھائی می برد و تعلّق آن خاندان به آئین بھائی مسلّم بود(٣)

دکتر نیّر سینا دوره شش ساله ابتدائی و سه سال اوّل متوسّطه را در مدرسه "تربیت طهران" که یک مدرسه بهائی بود گذراند و پس از آنکه مدارس

بهائی ایران از جمله مدرسه تربیت طهران در سال ۱۳۱۳ شمسی به دستور دولت وقت بسته شد بقیّه تحصیلات متوسّطه را در دبیرستان دارالفنون ادامه داد. او ضمن تحصیل در مدرسه تربیت در کلاسهای پائین تر همان مدرسه به تدریس پرداخت. به عبارت دیگر شوق تدریس از همان اوان در او به وجود آمد، شوقی که او را تا مرتبه مدرّسی دانشگاه بالا برد.

در سال ۱۳۱۸ شمسی با "مهری خانم" از خاندان فروغی نراق و مؤمن به دیانت بهائی ازدواج کرد و مقارن همان زمان به دانشسرای عالی وارد و مدّتی بعد به اخذ درجه لیسانس در ادبیات فارسی نائل آمد. در عین حال، کار تدریس را در مدارس و دبیرستانهای پایتخت ادامه داد. چندی نگذشت که به دوره دکترای ادبیات فارسی دانشگاه طهران راه یافت و در سال ۱۳۳۳ شمسی به اخذ دانشنامه دکترا نائل آمد. پایان نامه دکتری او تحت عنوان "فرهنگ ایران در دربار هرات" از بهترین تحقیقاتی است که در باب فرهنگ و تمدّن ایران در قرن نهم هجري، يعنى قرني كه هنرهاي اسلامی به اوج شکوه خود رسید به عمل آمده است. او این پایان نامه را در سال ۱۳۳۳ شمسی زیر نظر استاد قديمي و دانشمند دانشگاه وزير سابق

معارف مرحوم على اصغر حكمت شیرازی گذراند و آن رسانه را به دانشگاه طهران اهداء نمود. چند سطری از این رساله را برای آشنائی خوانندگان این مقاله با شیوه نگارش دکتر نیّر سینا در این موضع می آورم. "... یکی از مظاهر عالی فرهنگ دوستی و ادب پروری، و یکی از اعضاء ارجمند جامعه بشرى، نه تنها در دوران سلطان حسب بایقرا، بلکه در تمام مدّت قرن نهم و نه در قرن نهم هجری بلکه در کلیّه ادوار و قرون كذشته، نظام الدّين امير عليشير نوائي بوده که بنا بر قضاوت تاریخ، بزرگترین عامل جلوه و برازندگی جمال هنر و دانش و برترین موجب رونق و شکوه دربار هرات در روزگار سلطان حسین شناخته شده است.

این مرد بزرگ نه تنها یک ادیب ادب پرور و نه فقط یک هنرمند و مشوّق هنر، بلکه یک خادم گرانقدر مدنیّت و یک نمونه بارز بشر دوستی بوده که در تاریخ تمدّن آسیای میانه، به ویژه مردم ایران و ماوراءالنّهر و افغانستان، منشأ آثار و مصدر خدمات مهمّ به شمار مبرود ... "(۴)

سابقه تدریس دکتر نیّر سینا از آموزگاری دبستان ها و دبیری دبیرستانها آغاز و به استادی دانشگاه ختم می شود. او در دبیرستان هائی

چون علميّه، دارالفنون، مروى و نظام و مؤسّسات آموزش عالى چون دانشكده افسری، دانشسرایعالی، دانشکده علوم، و دانشکده هنرهای زیبا تدریس کرد. اوج حیات آموزشی او تدریس در دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه طهران بود.

علاوه بر زبان و ادبیات فارسی که رشته تخصّصی او بود، دکتر نیّر سینا در دروسی چون تاریخ و جغرافیای متوسّطه هم سابقه تدریس دارد. او آموزگاری پربار و بردبار و عمیق و دقیق بود. هر چند این بنده افتخار شاکردی استاد نیّر سینا را پیدا نکردم، ولی در چندین جلسه سخنرانی آن شادروان حضور داشتم. حرف هایش محقّقانه بود و مستند، از جنبه های نمایشی و آرایشی به دور بود. خیلی مطلب داشت و اگر همکاری سه نویسنده دیگر طلبه وار در خدمتش می نشستی خیلی بهره بر می گرفتی. از فرو رفتن در جزئيّات به قصد بيرون كشيدن حقایق امتناع نداشت. طول مدّت غوّاصی اش در منابع و مآخذ قدیم و تبحّر و تسلّط علمی رسانده بود. این را مىشد از دريچه نوشته هايش فهميد. از انتقال خرمن دانشش به دیگران ابائی نداشت حتّى به اين امر شائق بود. متانت رفتار و حذاقت گفتارش سرمشقی بود عالی برای تلامذه اش.

سخن کوتاه او یک آموزگار بود به مفهوم وسيع و شريف كلمه. آثار و مؤلّفاتش از چهل می گذشت. از معتبرترین آنها میتوان اینها را یاد کرد: \_ "فرهنگ ایران در دربار هرات"، يايان نامه دكترا \_ یک دورہ چھار جلدی "جغرافیای عالم و ایران" برای دبیرستان ها \_ "شکوفه زار، درسی از سخن و زندگی خواجو" در شرح حیات شاعر نامدار خواجوي كرماني \_ "برگهائی در دست باد"، مجموعه شعر و ترانه \_ یک جلد "تعلیم انشاء" و دو جلد "تعليم املاء" براي مدارس \_ یک دورہ "کتاب قرائت و دستور زبان فارسی" برای دبیرستان ها با \_ سلسله مقالاتی درباره "سرگذشت ترانه و موسیقی ایران" منتشره در مجلّه موسيقي راديو وساير مطبوعات فارسى \_ "مبادی فلسفه در اسلام" هنوز به طبع نرسيده جدید و حتّی ایران باستان، او را به \_\_ "دو رساله در علم عروض و علم بیان" هنوز به طبع نرسیده مجلّه موسيقى راديو ايران، ضمن شرح حالی کوتاه از حیات و خدمات دکتر نيّر سينا مي نويسد: "... دکتر نيّر سينا را به حق باید یکی از خادمان فرهنگ و

هنر ایران در این ایام به شمار آورد ..."

(۵) خود او می نویسد: "... مدّت ۴۳ سال در خدمت فرهنگ و دانشگاه طهران افتخار پرورش هزاران تن دانش آموز و دانشجو را داشته ام که شاید از بهترین عناصر کشور ما باشند ..."(۶) سوابق اداری دکتر نیّر سینا مشتمل است بر خدمت در دو وزارتخانه، یکی وزارت فرهنگ(که بعدها ۱۰ وزارت آموزش و پرورش تغییر نام داد) و دیگری وزارت اطّلاعات.

در وزارت فرهنگ عهده دار مشاغلی چون ریاست اداره فرهنگ زنجان، رياست اداره كلّ بازرسي، رياست اداره کلّ ساختمان ها و ریاست کلّ آموزش و پرورش طهران و حومه بود. دکتر نیّر سینا درباره این بخش از خدمات خود می نویسد: "... به شهادت خدای عالم و مردم وطن و وجدانم از قصور در خدمت ز نادرستی ویک دینار سوء استفاده از هر جا و به هر عنوان محترز بوده و به این دلیل زندگی درویشانه ای داشته ام ..."(۷) در وزارت اطِّلاعات عضو شورای عالى نويسندگان و موسيقى بود. توضيح آنکه در سال ۱۳۳۴ شمسی رئیس وقت ادارہ کل انتشارات و رادیو، نظر به احاطه دکتر نیّر سینا در فن نویسندگی و نیز سابقه ممتدش در ترانه سرائی و شناخت شعر و موسیقی، از او دعوت به عمل آورد تا به عنوان

یکی از سر دبیران، یا به قول خود راديوئي ها، "بزرگ دبيران" آن شورا، عهده دار مرور و تصویب کلام ترانه های موسیقی و متون برنامه های "مرزهای دانش" و "شهر سخن" و نظایر آنها باشد. این شغل در عین حال که مقام رفیعی شمرده میشد دکتر نیّر سینا را در مقابله با شعرا، نویسندگان، موسیقیدانان، ترانه سرایان، برنامه سازان و سخنورانی قرار میداد که هر یک خود را در فنّ خویش برترین مي شمرد، و هركونه تصحيح يا تغييري را در محصولات خود دستکاری نابجائي تلقّي مي نمود. امّا وپراستاری های عادلانه و فاضلانه توأم با حوصله و متانت و بی نظری آشکار او سرانجام ناراضیان را تسلیم و تسکین داد. نویسنده محترم آقای حسن شهباز، ناشر و سر دبیر فصلنامه ره آورد و یکی دیگر از بزرگ دبیران شورای عالی نویسندگان و موسیقی رادیو، مینویسد: "... او (دکتر نیّر سینا) مسؤول ترانه های رادیو بود و در عین حال بزرگ دبیر برنامه ای ادبی نظیر مرزهای دانش، گرفتاری های او بسیار بود و مسئولیّت هایش فراوان، ترانه سرایان برای آهنگ های ساخته شده از سوی آهنگسازان شعر می سرودند، امّا این سروده ها ذوق کمال پسند او را اقناع نمی کرد، از تکرار کلمات وفا و جفا و

سوز و ساز و آه و فغان و داد و بیداد و امثال آنها خسته شده بود، و وقتى به چنین ترانه های بی مضمون، که جز بازی الفاظ نبود، بر می خورد خطّ بطلان بر آنها می کشید و همین عمل او اعتراض سرایندگان را بلند می ساخت. رادیو به تصانیف جدید نیاز داشت و آهنگساز و ترانه نویس و خواننده اشتياق داشتند اثر تازه شان زودتر يخش شود و ضمناً دستمزد خود را دریافت دارند، در چنین شرایطی که تقریباً ماجرای هر روز بود، در برابر اصرار مداوم آنان، نيّر سينا گريزي نداشت مگر این که آن ترانه را خود بسازد و نام دیگری را بر آن نهد و یا با اصلاح بسيار واژه ها آن را تصويب کند و پولش را بپردازد. رفتار متین و طبع سخن آفرین او جمعی را راضی میکرد، امّا گروهی را که تا حدّی نو گرا بودند ناخرسند و گله مند میساخت ..."(۸) مجلّه موسیقی رادیو ايران مي نويسد: "... دکتر نيّر سينا شاعری است خوش ذوق و هنرمندی است مطّلع و دانشمند، درکار شعر و شاعری دقّت نظر و سلیقه ای مخصوص دارد. یکی از وظایف ایشان در اداره کل انتشارات و رادیو تصحیح و تنقيح اشعار، آهنگ ها و يا مطالب و گفتارهای رادیوئی است. کمتر دیده شده است که دکتر نیّر سینا در ابراز نظر

و تصحيح مطالب و الفاظ راه خطا ییموده باشد ..."(۹) خدمات دکتر نیّر سینا در وزارت اطّلاعات به مدّت ۱۹ سال و تا سنه ۱۳۵۳ شمسی ادامه یافت. در طی این مدّت به گفته همسر قدرشناس، آن شادروان به حدود هفده هزار نوار کوش داد و اجازه پخش صادر کرد. این پخش ترانه هائی تازه از صفحات نوارها باید در آرشیو رادیو ایران موجود باشد. خانم نیّر سینا همچنین اظهار می داشتند دکتر نیّر سینا نه تنها اشعار ترانه ها را تصویب می کرد بلکه در هنگام اجراء و ضبط در استودیو نیز حاضر میشد و در صورتی که از خواننده یا نوازندگان اشتباهی سر میزد دستور تکرار میداد.

اینجا و آنجا ضمن این گفتار اشاراتی رفت به اینکه دکتر نیّر سینا در کنار تعلیم و تدریس و ویراستاری شعرهای دیگران، خود نیز ترانه می ساخت. خوب است در این فرصت نگاهی بيفكنيم به اين جنبه از حيات ادبي او، ...."(١٢) و پس از آن بپردازیم به تحقیقات و تتبّعاتی که در سوابق تاریخی این شعبه از ادبیات کرده است. نام نیّر سینا به عنوان ترانه سرا در تألیفاتی چون الشعرا بهار و عارف و ترانه های امیر "تاریخچه ای بر ادبیات آهنگین ایران"(۱۰) و "جاودانه ها" (۱۱) همراه با ارایه نمونه هائی از سرائی من بوده است. اوّلین ترانه ها را سروده های او آمده است.

دکتر نیّر سینا ضمن یکی از مقالاتش که به یاد شادروان جواد بدیع زاده، خواننده و آهنگساز خوش ذوق قدیمی، نوشته و درکتاب "برگ هائی در دست باد" مندرج است می نویسد: "... در سال ۱۳۰۷ خورشیدی که دانش آموز سال اوّل دبیرستان بودم "كرام پوليفون" ذوق مرا به ترانه سرائي یا به اصطلاح آن زمان تصنیف سازی تهییج نمود. در سال ۱۳۰۸ به دعوت کمیانیHis Master's Voice که برادران بنانی نمایندگی آنرا در طهران داشتند چند ترانه برای بدیع زاده و خوانندگان دیگر، یعنی خانم ها نیّر اعظم رومی، گلریز و ملوک پروین، سرودم که اغلب آنها با ارکستر آقای على صالحي، استاد تار، و با شركت مصطفى نورياني آهنگساز و ويولون كم نظیر حسن رادمرد آهنگساز و پیانیست معروف در صفحات کرام ضبط شد

همچنین ضمن یک مصاحبه با نویسنده مجلّه موسیقی رادیو ایران می گوید: "... ترانه های مرحوم ملک جاهد که توسّط قمر الملوک وزیری خوانده میشد انگیزه ای برای ترانه برای کنسرتی که مرحوم یحیی زرین

پنجه به یاد مرحوم غلامحسین درویش در گراند هتل داد سرودم. این ترانه ها یکی به نام "کَل پژمرده" و دیگری "ترانه خزان" است. مطلع ترانه اخیر چنین است:

باز باد خزانی وزان شد نوبهار من از غم خزان شد ... (۱۳) از خانم نیّر سینا جویا شدم که مرحوم نيّر سينا تا چه اندازه به موسيقي وارد بود، ایشان در جواب گفتند یک موقعی در جوانی ساز سنتور مشق کرده بود، ولى رديف هاى موسيقى ايراني را خوب می شناخت و با خطّ موسیقی آشنائی داشت.

خانواده نیّر سینا معتقدند که دکتر نیّر سينا در حدود يكصد ترانه ساخته كه ضبط و اجراء شده است و نوارهای آنها باید در آرشیو رادیو ایران موجود باشد. ممکن است بعضی از آن ترانه ها که از سوی کمپانی های صدابردار ایران بر روی صفحات مومی(پلیفون) یا نوارهای مغناطیسی ضبط شده در آرشیوهای خصوصی نیز موجود باشد، امّا تعداد ترانه هائي كه دیگران سروده اند و دکتر نیّر سینا آنها را ویراسته یا بازسازی کرده و به نام سراینده اصلی پخش شده شاید از هزار متجاوز باشد. كاربرد وسيع واژه "ترانه"، که ریشه در ادبیات باستان دارد، به جای واژه "تصنیف"، از

بداعت هائی است که به دکتر نیّر سینا نسبت مي دهند. در حوزه ترانه سرائي دکتر نیر سینا با آهنگسازانی چون حشمت سنجرى، حسن رادمهر، مهندس همايون خرّم، انوشيروان روحانی، عبّاس شاپوری، پرویز یاحقّی، مجید وفادار و برادران لشکری، و خوانندگانی چون بنان، مرضيه، الهه، پوران، بديع زاده، خاطره پروانه، روح انگیز، پروین، ياسمين، عارف، عهديه، ويكن و سیمین غانم همکاری داشته است. از جمله کارهای موفّق او که در سالهای دهه سی با صدای پوران پخش شد ترانه ای به این مطلع: "این ترانه من، نشانه من، نشان رنج زمانه من" است. دکتر نیّر سینا چندین سرود هم ساخته است که غالب آنها حکایت دارد از عشق سرشار او به کشورش، نیّر سینا چنین احساسی را در بطن موضوعاتی چون "روز فرهنگ"، "روز دانشگاه"، "روز آذربايجان" و غيره بازتاب داده است. تعدادی از ترانه ها و سروده های ساخته دکتر نیّر سینا در مجموعه "برگهائی در دست باد" آمده است (14)

از قدمای بهائی، نیز از خانم مهری نیّر سینا، شنیدم که دکتر نیّر سینا طی ادوار اوليّه سرايندگي اش، چندين سرود

انضمام یک نمایشنامه در دفتری به نام "نغمه نو" کرد آورده است(۱۵) ولی هیچکدام از آنان، و نه دیگر دوستان سالخورده بهائي که کمان میرفت از سروده های امری ایشان آگاهی دارند، نتوانست مرا در این زمينه ياري كند. خواهر بزرگم، خانم رفيعه عنقائي، كه مقيم كشور استراليا است و حافظه ای قوی دارد، حدس میزند سرود زیر که ممکن است جمله بندی ها یا واژه های آن کمی با صورت اصلی تفاوت داشته باشد از دکتر نیّر سینا باشد. من آن را در این موضع نقل میکنم بدان امید که دریچه ای بگشاید برای تحقیق بیشتر: "عيد رضوان، جشن جانان، باد(و) مسعود(و) برکل دوستان عيد رضوان آمده، جشن جانان آمده، مژده

باد، دوستان، جشن یزدان آمده (۲) از ریاحین، خاصّه نسرین، جلوه گر گشته در دشت و بوستان

تكرار بند دوم عید گل شد، صلح کل شد، ده بشارت به جمله جهانيان تكرار بند دوم

تحقیقات دکتر نیّر سینا در زمینه ترانه سازی به تفصیل در "فصلنامه ره آورد" تحت عنوان "سرگذشتی از سرود و ترانه ها در ایران" درج شده است. امری نیز ساخته و آن سرودها را به مقاطعی از این نوشته تحقیقی را که

ممکن است پژوهشگران ادبی را به کار آید، در این مجال نقل میکنم: "... امّا واژه "ترانه" از ریشه اوستایی "تنورونه" به مفهوم تر و تازه و کوچک و ظریف بوده که در پهلوی "ترانک" و در فارسی بعد از اسلام یعنی زبان دری، "ترانه" شده است، در معنی آن هم تحوّلي راه يافته و مفهوم جوان زيبا و خوش و تازه روی و همچنین مترادف آواز، نغمه، سرود و نوا بکار رفته و در اصطلاح اهل نغمه، شعرهایی است به وزن های هجائی یا عروضی با آهنگ های سبک و ضربی و شورانگیز ... که عامّه مردم می خوانده و می نواخته اند. چندی پس از قرون اولیّه اسلام به رباعی و دو بیتی نیز "ترانه" گفته اند ... دو بیتی های بابا طاهر همدانی که به لهجه لری است ... از همین نوع ترانه ها است ... برای توجّه به سابقه و قدمت سرود و ترانه در ايران و در کليّه ملل و اقوام جهان، ميتوان گفت اين گونه سخن از هر نوع شعر یا گفتار منظوم قدیمی تر است ... زرتشت بخش مهمّی از کتاب خود را به صورت سرودهائی ساده و هجائی بیان کرد تا بتوانند از بر کنند و گفتارش بیشتر به دل بنشیند. "کات ها" یا "کاثه های زرتشت" که بخشی از کتاب اوستای اوست بهترین سروده های آن کتاب و شاید باستانی

ترین سروده های ایران باشد که تا امروز بر جای مانده است. به احتمال قوی لفظ گاه که در نام های دو گاه، سه گاه، چهارگاه، و راست پنحگاه، از دستگاههای موسیقی ایران، می شنویم همان کلمه گاثه است که در فارسی يهلوي تبديل به كاس شده و در فارسي دری به صورت آه در آمده است ... امّا ترانه همچنانکه در کتاب "قابوسنامه" هم توضيح داده شده بر روى وزن هاى لطيف و سبک برای تفريح مردم، به لهجه های مختلف و نه تنها زبان یایتخت سروده میشد و آنچه لولیان با شوخي و ظرافت مي خواندند همان ترانه بود. کلمه لولي یا لوري که اصولاً هندی است در ادبیات ما مترادف با معنى شوخ ولطيف و افسونكار نيز بكار رفت.... در روزگار خسرو پرویز کار ساز و سرود و دستان اوج گرفت و در دستگاه و دربار او که متظاهر به تجمّل و شکوه و جلالي خيره كننده بود داستان سازان و داستان سرایان و خوانندگان و نوازندگانی نامور پرورش یافتند و سرودها و داستان ها پرداختند که باربد، نکیسا، سرکش، رامتین و بامشاد از آن جمله اند. بالاتر و والاتر از همه "باربد" یا "پهله پت" که "فهلبد" هم گفته اند سی راه و سیصد و شست دستان برای ۳۶۰ روز سال پرداخته است که نظامی در مثنوی "خسرو و

شیرین" از بیشتر آنها یاد کرده و فردوسی و منوچهری هم به برخی از آنها اشاره کرده اند ... " (۱۶) به غیر از ترانه سرائی ، شادروان نیّر سینا اشعاری هم سروده که قسمتی از آنها در مجموعه "برگ هائی در دست باد" آمده و بقيّه يا در برخي از مجلّات مي كنيم: ایران درج شده و یا در بین اوراق خصوصی آن مرحوم غرق شده است. از خانواده نیّر سینا شنیدم که قصد دارند مجموعه کارهای ادبی و تحقیقاتی استاد نیّر سینا، از جمله اشعار و ترانه های ایشان را در دیوانی شایسته گردآوری و به طبع برسانند. در بررسی اشعار استاد فقید به این نتيجه رسيدم كه داراي قريحه اي ذاتي و طبعی لطیف بوده ولی با توجّه به مشاغل و مسئولیّت های بسیار سنگین و وقت گیری که داشته، فقط که گاه و بر سبیل تفنّن، شعر می سروده است. در مجموعه "برگ هائی در دست باد" مي خوانيم كه "تضمين رباعي حافظ" در شهر رم صورت گرفته، غزل "پیک شادی" در شهر توسان از ایالت اریزونا نظم یافته و غزل "دیشب و امشب" در ایران شروع ولی در پاریس تمام شده است. از این قرائن پیداست که استاد وقت کافی نداشته که به کار ذوقی خود بپردازد و در چنین شرایطی معمولاً هنرمند به اوج آفرینش خود نمیرسد.

اشعار و ترانه های دکتر نیّر سینا غالباً در روال کلاسبک و مایه های رمانتیک ساخته شده ولي از جنبه هاي ملّي و اجتماعی و جرقه های ایمانی هم نشانه هائی دارد. به نمونه هائی از تغزّلات او گوش از غزل "بلاي زلزله" خلقی زدست رفته و از یا فتاده اند هستی به پای زلزله از دست داده اند جمعی به سوگواری مادر نشسته اند جمعی به انتظار پدر ایستاده اند زان باده بلا که شبی در کشیده اند خوش خفته اند و تا به ابد مست باده اند از غزل "کَل های خونین": برتو باد از ما درود، ای وادی آب ارس قلب ایران نیست از یاد تو فارغ یک نفس سوی تو صدها سلام ای شهر تبریز عزیز غافل از عشق شرربارت به میهن نیست کس آتش زرتشت از این عشق سوزان بر فروخت پرتو یزدان از این ره شد به عالم دادرس از غزل "شب فرخنده" که در سن ۱۹ سالگی سروده است: دوش چه فرخنده شبی داشتم شور و نشاط و طربی داشتم مطرب وهمراز دلم ساز بود زندگی بی تعبی داشتم آن که همه عمر دلم پیش اوست بود برم خوب شبی داشتم همانطورکه در مقدّمه این گفتار

آمد دکتر نیّر سینا بیست سال آخر عمر را در فرانسه و امریکا گذراند. در طی این مدّت علی رغم ضعف جسمانی و افسردگی خاطر، به شکل های گوناگون، مانند کتابت و سخنرانی و تحقیق، کوشش های فرهنگی خود را ادامه داد و بالاخره در تاریخ ۲۷ مرداد ماه ۱۳۷۷ شمسی، برابر ۱۸ اکوست ۱۹۸۸ میلادی، در شهر لوس آنجلس كاليفرنيا ديده از جهان فرو بست.

از دکتر نیّر سینا و همسرش دو فرزند محترم و چون والدین خود فروتن به نامهای "لی لی خانم میر عشقی" و "دکتر هوشمند نیّر سینا" پزشک قلب به جا مانده است که هر دو در امریکا زندگی می کنند.

نوه های دکتر نبّر سینا به اسامی "شعله" و "آزیتا" هدایای لی لی خانم به پدر نامور هستند.

ختم می کنم کلام را با چند بیت از شعری که دکتر نیّر سینا بر اساس یک رباعی منسوب به "حافظ" ساخته و در آن خواب خوش ابدی خود را يیشگويانه تعبيركرده است.

"امشب زغمت ميان خون خواهم خفت" در بستر اشک لاله گون خواهم خفت تا عمر ابد به خواب خوش خواهم بود از عمر ابد نیز فزون خواهم خفت زين بستر غم دگر نخواهم برخاست فارغ ز فسانه و فسون خواهم خفت

7.9

٥\_ رديف ١ بالا

"باور نکنی خیال خود را بفرست ۶ فصلنامه ره آورد، شماره ۲، صفحه تا در نگرد که بی تو چون خواهم خفت" 18 روانش شاد باد 🗖 یادداشت ها: ۱\_ مجلّه موسیقی رادیو ایران، دوره دوّم، شماره ۲ ۲\_ فصلنامه ره آورد، شماره ۴۸، صفحه 242 ۳\_ "نیّر" و "سینا" دو برادر بودند که پس از گرایش به آئین بهائی، حیات خود را وقف انتشار این آئین کردند، در حضر آزار می دیدند و ناسزا می شنیدند و به حبس می افتادند و در سفر مؤاخذه می شدند و مشقّت می دیدند. این دو برادر ادیب و شاعر بودند با هم زندگی می کردند و خیلی از اشعارشان را متفقاً سروده اند. قصيده "زنجيريّه" آنان در تاريخ ادبيات دیانت بهائی به عنوان یک اثر کلاسیک مثبوت است. این قصیده را نیّر و سینا در زندان ظلّ السلطان و زیر غل و زنجیر سرودند. دریه خانم همسر حبیب الله خان نوه دختري جناب سينا بود. حبيب الله خان به دلیل علاقه وافری که به آن دو بزرگوار داشت نام خانوادگی "نیّر سینا" را برای خود اختیار و آن نام را به برادر خود، هدايت الله نيز تفويض نمود. ۴\_ فصلنامه ره آورد، شماره های ۲۴ و ۲۵، صفحات ۱۸۶ تا ۱۹۱ و ۲۰۳ تا

۷ همان جا ۸ رديف ۲ بالا ٩\_ رديف ١ بالا ۱۰\_ نادره بدیعی،انتشارات روشنفکر طهران، ۱۳۵۴ش، صص ۱۱۹ و ۱۲۰ ۱۱\_ مسعود زرگر، انتشارات اتنا طهران، ۱۳۸۰ ش، صص ۶۲، ۳۸۵، ۴۰۵ و غيره ۱۲\_ مجموعه "برگ هائی در دست باد" چاپ لوس آنجلس، صفحات ۱۶، ۱۷ ۱۳ رديف ۱ بالا ۱۴\_ ر.ک به رديف ۱۲ بالا **۱**۵\_ ظاهراً این دفتر و انبوهی از دیگر کتاب های مجموعه شخصی دکتر نیّر سینا در اوائل انقلاب اسلامی به منزل یکی از احبّاء منتقل شده و از سرنوشت آنها اطّلاعی در دست نیست. ۱۶\_ ردیف های ۴ و ۶ بالا



هوشنگ گھر ريز

شرح حال و خدمات آنا ماری کروگر Anne Marie Kruger مادر روحاني بلغارستان

آنا ماری نوه دختری نابغه بهائی دکتر و بقای روح نمود. عریضه فورل در متخصّص در اعصاب کشت. زمانی هانری اوگست فورل Dr. Henry تابستان ۱۹۲۱ به حضور مبارک که مارتا منشی پدرش فورل بود به Auguste Forel از دانشمندان برجسته و شخصیتهای بزرگ و مشهور علمی جهان میباشد. درباره این چهره که حضرت ولی امرالله آن را به یی ورن Yvorne آمده بود با مارتا آشنا جاودان جهان علم باید گفت که انگلیسی ترجمه فرموده اند و <sup>نیز به</sup> گشت و طی ملاقاتهای مکرر دل در تحقيقات جامع و عميقش در همه متون علمي وكتب دائرة المعارف گیتی به چشم میخورد. پژوهشهای کسترده او در امور زندگی حشرات به ویژه در باب زندگی مورچگان شهرت فراوانی برایش به ارمغان آورد. فورل زمانی به امر مبارک مؤمن گشت که در اوج شهرت علمی بود. او در ایّام کهولت در سن ۷۲ سالگی به تعالیم بهائی آشنا شد و هنگامیکه در منزل دختر خود مارتا در کارلسروهه Karlesruhe به سر میبرد به مطالعه چند کتاب امری پرداخت.

> او در ۲۴ دسامبر ۱۹۲۰ عریضه ای به محضر مقدس حضرت عبدالبهاء تقديم داشت و اعتراف نمود که از اصول فلسفى ديانت بهائى چيزى نمی فهمد و سؤالاتی در باب الوهیّت

حضرت عبدالبهاء رسید و کمی بعد واسطه رفت و آمد آرتور به منزل آنها و لوح مفصّلی به اعزازش نازل میگردد به خصوص ایّام تعطیلات که به قریه اغلب زبان های دنیا ترجمه شده است. گرو یکدیگر بسته با هم ازدواج نمودند. فورل در سالهای ۱۸۹۱ و ۱۹۱۰ دو بار برای تحقیقات علمی خود سفرهائی به بلغارستان نمود و چنین عروس و داماد ماه عسل را در دامنه مقدّر بود که نوه اش آنا ماری پس از کوههای سرسبز و قشنگ سوئیس گذشت قریب ۷۰ سنه از آخرین سفر گذراندند. پدر بزرگش پایه گذار امر مبارک و از این زوج خوشبخت در سال ۱۹۱۹ به ارکان مهمّ تشکیلات بهائی در شهر کارلسروهه Karlesruhe رفته بلغارستان محسوب كردد.

> در قریه یی ورن Yvorne واقع در سوئیس از مادری به نام مارتا Martha و پدری به نام دکتر آرتور برانس Dr. Arthur Browns به دنیا آمد. پدرش در جوانی و دوران دانشجوئی با ادوارد Edvard يسر بزرگ فورل دوستي داشت و با افکار فورل آشنا و همراه بود و بعدها از یزشکان سرشناس و

این ازدواج فرخنده در همان قریه در میان جنگلی بسیار زیبا انجام گرفت و

استقرار یافتند. دکتر آرتور به عنوان آنا ماری در ۱۳ ماه فوریه سال ۱۹۱۸ پزشک و روانپزشک مشغول کار شد و یس از اندکی در آن شهر مشهور گردید و به خاطر خدمات اجتماعیش به جامعه کارلسروهه به عنوان یکی از اعضاء شورای شهر انتخاب کَشت و بسیار مورد احترام مردم قرار گرفت. در سال ۱۹۲۰ بود که آن دو زوج جوان به تحقیق در امر بهائی پرداختند. در آن زمان آنا ماری طفلی دو ساله

شده بود که پدر و مادرش مؤمن به امر چه گذشت. جشن تولّد به جلسه سوگواری تبدیل کشت و مادر آنا ماری مبارک گشتند و از آن پس با شور و عشقی وافر به انتشار امر و هدایت بيوه شد وكودكان معصوم يتيم كشتند و نفوس مشغول شدند ولي عمر پدر مادر به تنهائی با مسئولیّت اداره و تربیت ۵ فرزند روبرو کردید. کوتاه بود و دیری نپائید که در جوانی آنا ماری از آن ایّام مصیبت بار به در حالیکه که آنا ماری ۷ ساله شده بود بدرود حیات گفت و خانواده ۶ نفری تلخي ياد مي نمايد و اضافه مي کند آنها که شامل ۳ پسر ، ۲ دختر و مادر که مادرمان تمام قوای خود را صرف بود بی سرپرست گشت. آن ضایعه اداره ما و خدمت در تشکیلات اسف انگیز بدین نحو بود که همه ساله مینمود. پس از مرگ پدر او محور تشكيلات و جمعيّت بهائي كارلسروهه در روز اوّل سیتامبر که روز تولّد یدر بزرگ آنا ماری(دکتر فورل) بود همه شد که در بهار سال ۱۹۴۵ تشکیل فامیل دور هم جمع میشدند و مراسم گردید و سپس به نمایندگی کانونشن و نيز عضويّت محفل روحاني ملّي آلمان جشن تولّد او را برگزار مینمودند. به انتخاب گردید. در آن ایّام آنا ماری در همين سبب روز اوّل سيتامبر سال آلمان زندگی میکرد که برادر کوچکش ۱۹۲۵ همگی به منزل پدر بزرگ رفته خود را آماده جشن کردند. پدر آنا ماری در همان روز به وسیله قایق روانه جهانی در سال ۱۹۴۲ کشته شد و دیگرنیازی نیست" جشن گردید ولی در اثر تصادف قایق بزرگترین برادرش به نام ولف Wolf نیز در جنگ شدیداً مجروح کردید و وقتی در رودخانه رون Rhone غرق شد و در آن حادثه در گذشت. او به واسطه که زن همین برادر ناکمهان فوت نمود تلخ ترین ایّام زندگی آنا ماری و خدماتی که به عنوان یک نفر مهاجر مادرش مارتا بود. مارتا مجدّداً در سال به جامعه بهائی آلمان نمود از طرف حضرت وليّ مقدّس امرالله به لقب ۱۹۴۶ به عضویّت محفل ملّی آلمان انتخاب گردید. در این زمان بود که به حواري حضرت عبدالبهاء مفتخر و عنوان عضو فعّال جامعه آلمان متباهی گشت و نام آن نفس نفیس مكاتباتش با احبّاى ايران، عراق، همراه اسامی ۱۸ نفر دیگر از مؤمنین و آمریکا، فلسطین، انگلستان، هلند، مؤمنات غرب و عکسهایشان در جلد سوئیس و آفریقا شروع شد که سبب سوّم کتاب عالم بهائی به چاپ رسیده شهرت او و باعث تقویت روحیه بهائیان است. معلوم است که بر طفل ۷ ساله

آن اقالیم گشت. هنگامیکه نازیها به مصادره و نابود كردن كتابخانه وكتب امری مبادرت کردند و همزمان تشكيلات بهائي آلمان را غير قانوني شمردند او برای پیروزی امر بهائی تلاش فراوان نمود و تا آخرین نفس حیات به امر مبارک وفادار ماند و از ارکان جامعه بهائی آلمان به ویژه در ايام سيطره و مظالم حزب نازي محسوب گشت و سرانجام در سال ۱۹۴۸ با کمال ایقان و ایمان به ملکوت ابھی صعود نمود و در وصیّت نامه ای که از او به جای مانده به

فرزندانش چنین نوشته شده است: "بهترین هدیه ای که به شما داده ام امر بهائی است هر چه میخواهم به شما جورج در جبهه شرقی جنگ اوّل بگویم در آن هست و به گفتن چیزهای

شرح حال و حیات پر ثمر این کنیز با وفای جمال اقدس ابھی در جلد ۱۱ کتاب عالم بھائی صفحات ۴۸۳\_ ۴۸۱ مندرج است.

آنا ماری در چنین خانواده سرشناس و مؤمنی تحت تربیت و سرپرستی چنین مادر عزیزی بزرگ شد. ابتدا به مدرسه رفت ولی به علّت درگذشت پدر و شروع جنگ جهانی نتوانست به مدارج علمی دست یابد مدّتی به شغل معلّمی پرداخت تا آنکه در سنّ ۲۶ سالگی در سنه ۱۹۴۴ با یک نفر

آلمانی غیر بھائی ازدواج کرد ولی شوهرش پس از ۲ سال تصدیق امر مبارک نمود. حاصل این ازدواج یک یسر و یک دختر گردید. شوهرش پس از چند سال خدمت در تشکیلات و فعّالیتهای امری عضو و رئیس محفل مقدّس روحانی ملّی آلمان شد و آنا ماری به سمت کمک دهنده به او در فعًالیتهای امری شرکت داشت. در همان احیان و دوران بود که هیکل مبارک حضرت ولی امرالله رقائم متعدّدی خطاب به محفل مقدّس روحاني ملّي آلمان مرقوم فرموده احبّاي آن سامان را تشویق می فرمودند که به کشورهای بلوک شرق که در آن زمان تحت نفوذ دولت شوروی و حکومت كمونيستى بودند مهاجرت نمايند. آنا ماری با استحضار از آن دستورات همیشه به فکر بود که وسائل هجرت خانواده اش را به یکی از آن ممالک فراهم نماید امّا از بد روزگار شوهرش یس از ۲۳ سال زندگی با او خانواده را ترک و با دیگری ازدواج نمود. این حادثه تکان دهنده که در سال ۱۹۶۷ اتّفاق افتاد منجر به عدم انتخابش به عضويت مجدّد محفل ملّي كرديد ولي در عوض یک سال بعد یعنی در سال ۱۹۶۸ آنا ماری به عضویت محفل مقدّس روحانی ملّی آلمان انتخاب و تا سال ۱۹۷۰ به مدّت ۲ سال عضو و

از سال ۱۹۷۰ تا سال ۱۹۷۸ به مدّت ۸ سال به سمت منشی محفل مقدّس روحاني ملّي آلمان انتخاب گشت. آنا ماری چون در طول سالهای متمادی در صدد مهاجرت به نقطه ای از کشورهای بلوک شرق بود بین سالهای ۱۹۷۴ و ۱۹۸۴ چهار مرتبه به سرزمین مالداوی که جزو نقشه ۱۰ ساله جهاد کبیر اکبر بود مسافرت کرد و هر بار به عنوان توریست یک تا دو هفته در آن محلّ به سر برد تا راهی برای اقامت بدست آورد ولی موفّق به اخذ ویزا نگردید ولی در سال ۱۹۸۴ اوّلین فرد مالداوی به امر مبارک اقبال کرد. باید به خاطر داشت که در آن زمان همه آن مناطق تحت نفوذ و سيطره كمونيستي بود و اجازه اقامت به هیچ کس داده نمی شد.

آنا ماری برای نگارنده توضیح داد که با وجودیکه مالداوی جزء نقاطی بود که هیکل مبارک حضرت ولی عزیز امرالله در نقشه ۱۰ ساله جهاد کبیر اکبر آن را نقطه بکر محسوب فرموده بودند و فاتح آن می بایست نامش در لوحه ذهبی ثبت گردد امّا آنا ماری چون هر بار به عنوان توریست به آن سرزمین سفر کرده بود خود را فاتح محسوب نمی داشت.

در سال ۱۹۸۶ در حالیکه مقیم کشور بلغارستان بود سفری به آلمان نمود. در

آن وقت منشی محفل ملّی آن کشور به او اطّلاع میدهد که مرقومه ای از ساحت رفيع بيت العدل اعظم الهى به نامش عزّ وصول بخشیده. بیت العدل اعظم در آن دستخط عنايتاً او را فاتح كشور مالداوي محسوب فرموده نامش را در لوحه ذهبی فاتحین نقشه ۱۰ ساله مرقوم داشته اند بدین ترتیب نام مبارک آنا ماری در لوحه ذهبی که اسامى فاتحين نوشته شده ثبت كرديد و در مراسمی که به مناسبت یکصدمین سال صعود حضرت بهاءالله در ارض اقدس بر یا گردید آن لوحه با حضور وي و ساير فاتحين به دستور بيت العدل اعظم توسّط امة البهاء روحيه خانم و دو نفر دیگر در ورودی روضه مبارکه قرار گرفت و افتخار ابدی نصیب این فاتح سرزمين مالداوي كرديد.

آنا ماری چگونگی مهاجرت ۱۹ سال قبل خویش را به کشور بلغارستان در حالیکه این مملکت تحت تصرّف شوروی و رژیم کمونیستی بوده برای نگارنده چنین تعریف کرد:

"در سال ۱۹۷۶\_ ۱۹۷۷ به کشور سوئیس به دیدار پسر دائی خود که فردی متعصّب و کمونیستی دو آتشه و مخالف امر مبارک بود رفتم. در آن ملاقات به او گفتم که قصد رفتن به کشور روسیه شوروی را دارم و او گفت که چون تو متخصّص در کاری نیستی

نمی توانی به شوروی بروی ولی بهتر است که به بلغارستان سفر کرده امکان اقامت در آنجا را بررسی نمائی. این اظهار نظر اوكه بزركترين مخالف امر در خانواده ما محسوب می گشت مرا به فكر انداخت كه به كشور بلغارستان مهاجرت نمايم. لذا در فوريه سال ۱۹۷۸ برای اوّلین بار به عنوان توریست مدّت دو هفته عازم بلغارستان شدم. ابتدا به شهر وارنا Varna و بعد به پایتخت این کشور صوفیا Sofia رفتم. پس از بازگشت به آلمان در كنفرانسي كه به مناسبت تشويق احبّاء جهت مهاجرت به یکی از کشورهای بلوک شرق تشکیل گردید شرکت نمودم. در آن وقت من سمت منشی محفل روحانی ملّی آلمان را داشتم و چون در آن کنفرانس متعهّد مهاجرت به بلغارستان گردیدم از منشیگری محفل مقدّس روحاني ملّي استعفا داده در سن ۶۰ سالگی عازم بلغارستان كَشتم"

آنا ماری برای اینکه بتواند در این کشور بماند در کلاس زبان در صوفیا اسم نوشت و مدّت ۹ ماه به فراکیری زبان بلغاری پرداخت. او در بین ۹۱ شاکرد شرکت کننده در آن مؤسّسه در امتحان آخر سال شاکرد پنجم کردید و در جشن سالیانه دانشجویان به این شرط شرکت نمود که از نوشیدن

مشروبات الکلی صرف نظر نماید. در همان مدّت با دکتر کالو Kolev که دوست خانوادگی او و ساکن صوفیا بود آشنا گشت. دکتر بهائی نبود ولی توسّط یک نفر از احبّای ایرانی بوسیله ارسال مجلات امری به صندوق پستی اش با امر مبارک آشنا شده بود و با تماس با اریک بلومنتال Eric Blumenthal با اریک بلومنتال Eric Blumenthal مشاورین قارّه ای اروپا گردید دوست و آشنا گشت و به همین علّت اطّلاعاتی از امر مبارک کسب نمود ولی هیچ از امر مبارک کسب نمود ولی هیچ

آنا ماری پس از ۹ ماه تحصیل زبان بلغاری به آلمان بازگشت و برای تهیّه ویزای اقامت اواخر سال ۱۹۷۹ به کنسولگری بلغارستان در آلمان مراجعه نمود ولی به او ویزای اقامت ندادند. آنا ماری با توصیه یکی از احبّای ایرانی به نام دکتر صفّار و آژانس مسافرتی بالکان به مرز بلغارستان آمد و تقاضای ویزای ورود نمود این تدبیر چاره ساز گشت و به راحتی ویزای یکساله گرفت و وارد بلغارستان شد و مجدّداً با دکتر کالو ملاقات کرد. آنا ماری می گوید:

"دکترکالو به بیشتر زبانهای دنیا آشنائی دارد به طوری که گفته می شود ۴۰ زبان زنده دنیا را می داند و در حال حاضر با وجودی که بهائی نیست

علاقمند است که کتاب مستطاب اقدس را به انگلیسی ترجمه نماید امّا چنانچه معلوم کشت به واسطه مشاغل متنوّعه او موفّق به ترجمه آن سِفر جلیل نگردید"

دکترکالو از جمله شرکت کنندگان در جلسات تبلیغی ماریون جک در ایّام جوانی بوده است او نیز وسیله آشنائی آناماری را با یکی از افراد بلغاری بنام آتناس Atenas فراهم نمود که این آشنائی منجر به ازدواج دوّم آنا ماری گردید.

آتناس تحصيلكرده اكسفورد در انگلستان در رشته الهیات بود که در زمان ازدواج ۸۵ سال داشت. آتناس در جوانی کشیش کلیسای پروتستانها بوده و پدرش اوّلین پیشوای روحانی در كشور بلغارستان محسوب مي كشته. آتناس تاسال ۱۹۴۴ در سمت کشیشی باقی ماند و پس از آن به شغل معلّمی پرداخت. او در سال ۱۹۸۰ به امر مبارک ایمان آورد در حقیقت او اولین بهائي بلغاري در سنوات اخير محسوب است که بوسیله آناماری مؤمن گردید. ازدواج آتناس و آناماری در نهم مارچ سال ۱۹۸۴ با مراسم بهائی در شهر صوفيا انجام كرفت. آتناس پس از چهار سال زندگی زناشوئی در ۱۵ اکست سال ۱۹۸۸ در سنّ ۸۹ سالگی به ملکوت ابهی صعود نمود. در تشییع

جنازه اش ۲۵ نفر از دوستانش شرکت داشتند که برای اوّلین بار به رسم بهائی در قبرستان صوفيا مدفون كرديد. قبر او نزدیک مراقد ماریون جک و اَدَم بنک است.

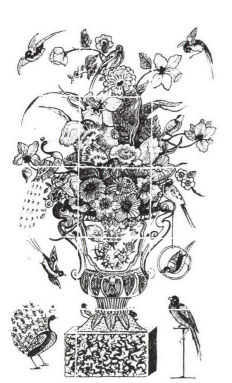
از آن یس فعّالیت امری آنا ماری با وجود مشكلات بسيار و منع از تشكيل جلسات در رژیم سخت کمونیستی شروع شد. او طی سفرهای متعدّد به شهرهاى مختلف بلغارستان مشغول ابلاغ كلمة الله كرديد و در نتيجه عدة اى به شرف ايمان فائز گشتند به طوریکه خودش اظهار میکند از سال ۱۹۸۹ جلسات ضیافت نوزده روزه با تعداد کمي در منزلش دائر بوده است. باید یادآوری شود که پس از حمله نازیها و بعد از تصرّف کشور به وسیله شوروی و برقراری رژیم کمونیستی در زمان ماريون جک تشکيلات امري متوقّف گردید و احبّاء پراکنده شده اثری از آنها نبود تا آنکه با آمدن آنا ماری به بلغارستان و شروع تبليغ و هدایت نفوس در آن شرایط سخت و دشوار کم کم تعدادی به امر مبارک رفیع بیت العدل اعظم الهی و تشویق و اقبال نمودند و اساس تشکیلات فعلی در این سامان بوسیله او پایه گذاری شد که منجر به تشکیل اولین محفل مقدّس روحانی ملّی بلغارستان در سال ۱۹۹۲ گردید. در حال حاضر با وجودی که آنا ماری سنین کھولت را میگذراند و در

مرز ۸۰ سالگی است ولی از ارکان تشکیلات بهائی در بلغارستان محسوب است. او عضو محفل مقدّس روحانی ملّی و محور جامعه نو پای امر در این کشور میباشد. در واقع آنا ماری یکصدمین سال صعود حضرت بهاءالله را باید پایه گذار نظم بدیع و تشکیلات امری اخیر پس از ماریون جک به حساب آورد زیرا زمانی او به این اقلیم وارد گردید که به علّت وضع آشفته و نظام حکومت کمونیستی از امر مبارک آنا ماری افتخار ابدی کشور بلغارستان اثری باقی نمانده بود. این مهاجر محسوب و از جمله مهاجرینی است فداکار در مدّت قریب ۱۹ سال با کوشش و پشتکار خود مشعل امر حضرت بهاءالله را در این سفر با دست است. توانای خویش روشن نگهداشت. از ظلم و جور و متوقّف بودن تشکیلات در رژیم کمونیستی بیمی به خود راه نداد و به فعَّاليت شبانه روزي خويش ادامه داد تا آنکه باعث ایمان و هدایت نفوسی چند گشت که در خفا دور هم جمع میشدند و به تلاوت آیات و الواح مي پرداختند.

> آنا ماری پیوسته مورد عنایت ساحت محبّت امة البهاء روحيّه خانم بوده و در حال حاضر نیز مورد توجّه و احترام همگان است. در رضوان سال ۱۹۹۲ که بنا به اراده بیت العدل اعظم محفل مقدّس بلغارستان تشكيل كرديد آنا ماری به عضویّت اوّلین محفل

مقدّس روحانی ملّی انتخاب کردید و از آن تاریخ به بعد همه ساله عضو ممتاز آن محفل بوده و هست. در رضوان همان سال که مقارن با سالگرد بود او جزء فاتحين نقشه ده ساله جهاد کبیر اکبر به ارض اقدس دعوت شد و در مراسم استقرار لوحه ذهبی در مقام روضه مباركه شركت داشت.

که با مجاهدت خویش نام این سرزمین را برای ابد مخلّد و جاودان نموده





## وفای به عهد و میثاق و تفکّر انتقادی (۱)

اثر اودوشفر

در سمیناری که در تاریخ ۷ دسامبر ۱۹۹۹ توسّط لجنه ملّی جوانان و مشاورین قاره اروپا برای جوانان دانشگاهی جامعه ما سازمان یافته بود، معلوم گردید که هنوز در مورد بنیاد ايمان ما، بخصوص روابط بين عقل و آثار مبارکه، عقل و اعتقاد مبهماتی وجود دارد و در سخن از آن موضوع احساساتی قوی بروز می کند. این انگیزه برای من کافی بود که اندیشه هایی چند را در این صفحات ابراز دارم.

فکری و تعقّلی ما متون مقدّسه و آثار مبارکه، یعنی بیانات حضرت بهاءالله و حضرت اعلى و تبيينات مطاع حضرت عبدالبهاء و حضرت وليّ امرالله است. اطاعت از بیانات مبارکه و نیز تشکیلات جامعه، و ثبات و وفاداری نسبت به عهد و میثاق اساس کل تجربه مذهبی ما را تشکیل می دهند. وفاداری به شهادتی که به حقّانیت دین خود داده ایم شرط اوّلیه و اساسی هر کونه تفکّر و تعقّل است.

۲\_ ایمان، یعنی مواجهه ما با کلام الهی و تسلیم محض در زندگی نسبت

به آنچه کلام حق از ما می خواهد، ابعاد گوناگون دارد.

۲ ۱ ایمان، در نگاه اوّل، یک امر قلبی، یک پیوند عاطفی با حضرت بهاءالله، عشقي به خداوند مي باشد كه تمامی وجود ما مبتنی بر آن است. این بُعد عاطفی به تعلّق ما به امر حضرت بهاءالله، به قوّت ما برای عمل کردن به اوامر مبارکه(۲)، آمادگی برای شهادت دادن به ایمانمان، برای انتشار امر مبارک، و هدایت همنوعان به صراط حق، موجودیت می بخشد، ۱\_ بنیاد ایمانی ما، تفکّرات و مساعی طبق بیان مبارک در کتاب ایقان(۳) قلب مقرّ عقل و فؤاد است.(۴) قلب، همانطور که در کلمات مکنونه تصریح شده، "مکان " الهی است. در کلمات مكنونه چهل و پنج مرتبه به قلب اشاره شده است. موقع درک اسرار روحانی، قلب دخالت دارد(٥)، امّا قوه عقلاني نیز بی ارتباط نیست(۶). قلب است که باید "پاک"(۷) باشد. خلوص قلب در تمامی ادیان از الزم لوازم امور است. (٨) وقتى ايمان زائل كردد، قلب "عاری از حیات"(۹) می شود. قلب اشاره به تمام وجود شخص، با جميع احساسات، تفکّرات و اعمال

مذهبي اش دارد. بدون علقه قلبي حیات روحانی امکان پذیر نیست. ۲\_ ۲ امّا ایمان صرفاً یک امر قلبی نیست، به همان میزان یک موضوع فکری، عقلی، و تفکّر انتقادی است: (۱۰) "اوّل نعمتی که به هیکل انسانی عنایت شد خرد بوده و هست و مقصود از او عرفان حقّ جل جلاله بوده .." (11)

عقل (خرد، عقلانیت، تعقل) تجلّی عقل اوّل است که مترادف با کلمه (۱۲) می باشد. در آثار مبارکه، فکر و عقل را"آیت کبرای خداوند"(۱۳) خوانده اند.

"بدایع حمد و ثنا و جوامع شکر و سپاس درگاه احدیت پروردگاری را سزاست که از بین کافّه حقائق کونیه حقیقت انسانیّه را بدانش و هوش که نیّرین اعظمین عالم کون و امکانست مفتخر و ممتاز فرمود."(۱۴) قوه عقلانی و منطقی را باید به عنوان "نفس ناطقه که آیه تجلّی سلطان احديه است"(١٥) ملاحظه نمود.

"اول نعمتی که به هیکل انسانی عنایت شد خرد بوده و هست(۱۶)" عقل موهبتی است که وجه امتیاز

انسان از حیوان است و بدون آن یک حیات اخلاقی و مسئولانه امکان پذیر نیست، زیرا اخلاق به معنای آن است که احساسات و انگیزه های خود را تحت حكومت عقل قرار دهيم. مقام و موقفی که عقل در نظام مذهبی که حضرت بهاءالله عنايت فرمودند در اختیار دارد در بیانات حضرت عبدالبهاء تشريح شده است:

"خدا به انسان موهبت هوش و عقل بخشیده است ... اگر آراء و عقائد مذهبی با موازین علمی مغایر باشد، عبارت از اوهام است"(۱۷) "... اگر اعتقادات دینی با عقل مغایر باشد، ناشی از ادراک محدود بشر است نه از خدا، پس، سزاوار توجّه و التفات نیست ... چگونه انسان می تواند به امری معتقد باشد که میداند با عقل مخالف است ... آیا قلب آنچه را که عقل مي كويد قبول مي كند؟ عقل، اوّل قوّه انسان است و دین الهی منطبق با آن"(۱۸)

۳\_ سعی در بیان تفکّر منطقی و صفات قلبي يا روحانيت، به صورت دو قطب متضاد، يعنى تقريباً يكسان دانستن تفكّر انتقادى با فقدان روحانیت، یک ساده انگاری خطرناک، و به منزله تجزیه و مُثله کردن دین است.

وجود شكاكيت كسترده، كه مي توان

آن را تقریباً بی اعتقادی عمیق خواند، در جامعه بهائی که متوجّه تفکّر انتقادی باشد، تعصّبی بی جا است که برای رشد دین مضرّ و مخرّب است. من فقط کاملاً میدانم که از چه صحبت می کنم، زیرا مدّت پنج دهه، تجربه دردناکی را با ضد اندیشه گرایی در جامعه خودمان مكرّراً داشته ام(۱۹) از این موضوع نیز آگاهم که نفوس دیگری که در فعّالیت فکری مشابهی درگیرند نیز علیه این گرایش به تکاپو مشغولند. این نگرش در دهه های گدشته تحت نفوذ تمایلات عصر جدید و ملاحظات اسرار آمیز دیگر که بعد از آنکه در یک مؤسّسه آموزشی تفکّر بشری برای علم و تکنولوژی را سرزنش می کنند، ریشه گرفته و سرنوشت ما را مورد تهدید قرار داده است.

> اكَر چه اين طرز تلقّى غالباً بالصّراحه بیان نمی گردد، تأکید مستمرّ بر روحانیت و برخورداری از قلبی که همواره مشتعل می باشد، بیزاری خاصّی را علیه تفکّر هوشمندانه در آثار مقدَّسه امر مبارک به منصَّه ظهور می رساند. جدا از آن، بھائیانی ھستند که مبادرت به مطالعات امری را کاری کم و بيش غير روحاني تلقّي مي كنند. گاهی اوقات از نفوسی که این کار را انجام مي دهند تقاضا مي شود از غرور خود بكاهند و فخر نفروشند. این قابل

قبول نیست. وقتی که در خبرنامه های امری تقاضاهایی از این دست را می خوانیم که از احبّاء می خواهد "از اعماق قلبتان تبليغ كنيد"، (كَويي تنها کاری که شخص باید انجام دهد تصميم كرفتن و فشار آوردن يک دکمه است)، به زبان ساده بدین معنی است که ما نیازی به بحث و گفتگو، و تبلیغ منطقی و سیستماتیک نداریم، بلکه ابلاغ احساسی و عاطفی پیام را می خواهيم كه فقط به احساسات فرد مقابل متوسّل شود. عجيب آنكه اين را "فعّاليت تبليغي" مي ناميم.

بیانات حضرت بهاءالله زیارت شد، راهنما از شرکت کنندگان پرسید، "چه احساسی دارید؟" به نظر میرسد شخص در جستجوی چیزی شبیه "احساسات" حوضچه کف آلود عواطف است، که می توان در نهایت آرامش و آسایش افکار در آن فرو رفت \_ چه که تفکّر می تواند توان فرسا و خسته کننده باشد. در این گروه ها و حلقه ها، به تفكّر انتقادى به عنوان آنچه که دالٌ بر بی ایمانی و ظهور روحانیت ضعیف است نگریسته می شود و گفتگوی منتقدانه به عنوان مجادله در کلام(۲۰) سوء تعبیر می گردد. البتّه می توان زندگی ایمانی را به طريقي فكورانه بدون هيچ انديشه و

تأمّل منطقی و سیستماتیک گذراند. این مربوط به خود فرد است. من شخصاً این طریقه را دشوار می یابم که چگونه شخصی می تواند بدون تفكّر و تعمّق مفاهيم عميق اين ظهور الهی را درک کند چه که بسیاری از آثار حضرت بهاءالله با مسائل فلسفى و کلامی سر وکار دارد که قدمت آنها به اندازه عمر این جهان است. مشاهده این موضوع نیز دشوار است که مادام که با تفکّر استدلالی و قیاسی به نحوی تحقير آميز و اهانت بار رفتار مي شود، امر الهی بتواند انتشار یابد و جدّی تلقّی گردد. چرا حضرت بهاءالله برای "علماء في البهاء" احترام عظيم قائل شده و از ما خواسته اند در اعزاز آنها بکوشیم(۲۱) باید از خود پرسید، وقتی تفکّر و استدلال منطقی با تحقیر و بی اعتنایی مواجه می گردد، چگونه می توان از امر مبارک در مقابل انتقادها و گسترده ای داشته باشد: وقتی که دین و حملات دفاع كرد. حضرت بهاءالله امر می فرمایند که "بر جمیع نفوس حتم است که بر ردّ من ردّ علی الله آنچه قادر باشند بنویسند(۲۲) امّا، استدلال را فقط می توان به طریقی منطقی مطرح کرد و پیش برد. در این صورت چگونه این امکان وجود دارد که بدون میادرت به امری سیستماتیک و تحلیلی بتوان آثار مبارکه را مورد بحث و فحص قرار داد؟

میزان و شدّت اعتقاد برخی بهائیان که دین و ایمان خود را موضوع احساسات می دانند، و تفکّر انتقادی را امری خطرناک می شمارند، با عکس العمل یک دانشجوی جوان حقوق به ظهور و بروز رسيد، عليرغم ذهن كاملًا تعليم دیده این دختر خانم، وقتی او دریافت که کتابی که اخیراً در انگلستان انتشار یافته(۲۳) این سؤال را مطرح کرده که آيا عصمت بيت العدل اعظم داراى حیطه محدود فطری است و اگر جواب مثبت است این حیطه کجاست، به گریه افتاد و فریاد از بن دل برآورد. او بعداً خاطرنشان ساخت که دین یک امر عاطفی و احساسی است و شخص صرفاً تمايل به داشتن عكس العمل های عاطفی دارد.

من این را یک سوء تفاهم جدّی تلقّی می کنم که می تواند دلالت ضمنی ایمان صرفاً مبتنی بر احساسات باشد، این خطر را ایجاد می کند که شیّادی دارای جذبه جادویی بتواند نفوس را دچار اشتباه ساخته آنها را منحرف سازد. جدا از آن، باید دلیلی وجود داشته باشد که ناقضین میثاقی که از میسن ریمی تبعیت کردند، علیرغم تمامی استدلالهای عمیقاً ناقص و معيوب خود، توانستند تعداد قابل توجّهی از نفوس را به سوی خود جلب هشت گانه بودا (۲۶) است.

کنند. ایمانی که مبتنی بر تفکّر نباشد به راحتی متزلزل می گردد. از طرف دیگر، بحث فکورانه در خصوص تناقض هایی که بین ایمان و نظریه های دنیای کاملاً غیر مذهبی وجود دارد، برای مؤمنین وفادار بینش های تزلزل ناپذیری فراهم می آورد که برای مقاومت در مقابل حملات خارج از جامعه امر مورد نیاز است. ایمانی که مبتنی بر تفکّر باشد و با میزان عقل و منطق حفظ شود، حصن حصيني است در مقابل انتقادهای بی پایه و اساس، و تمامی گرایشهایی که تعالیم بهائي را، با آميختن آنها با اجزاء معلوم روانشناسي الحادي، مي خواهند كم اهميت جلوه دهند.

۴\_ موقف عالی و عظیمی که امربهائی برای تفکّر منطقی قائل شده است، با این واقعیّت ثابت میشود که از جمله فضائل اصلى و مهم اخلاق بهائي، حکمت است که در سنّت غربی آن را معادل عقل و خرد می دانند(۲۴) این فضیلت های به اصطلاح بحثی و استدلالی(۲۵) فضائل ذهنی هستند. آنها فضيلت هاى تفكّر صحيحي هستند که در عقل و منطق ما ریشه دارند. شرط واجب برای اقدام صحیح عبارت از تفکّر صحیح است، که ضمناً یکی از عناصر طریق شریف

۵\_ آنچه که در اینجا توضیح داده میشود آنقدر بدیهی و مسلم است که نیازی به توضیح بیشتر نباید داشته باشد. من صرفاً به یکی از بیانات حضرت ولی امراللہ اشارہ میکنم که در Crisis and Victory و نیز در هدایات ايشان درباره تبليغ مي توان يافت. یکی از چنین بیاناتی ذیلاً نقل میشود: "اکر بھائیانی مایلند در تبلیغ امرالله توفيق حاصل كنند بايد داراي اطّلاعات کافی باشند تا بتواننند در خصوص وضعيت امروز عالم و مسائل جهان در کمال درایت و معلومات بحث کنند. به عبارت دیگر بهائیان باید فراست و درایت خود را به حربه معارف و معلومات مجهّز نمایند تا حقایق امریه را، بخصوص برای نفوس تحصيل كرده ...، بهتر توضيح دهند. خداوند به انسان قوّه عاقله عطا فرموده که از آن استفاده شود نه آن که عاطل و باطل ماند"(۲۷)

استدلالی که در چنین مباحثاتی به ندرت از قلم می افتد این است که علم کلام چیزی جز حجابی که ما را از "علم حقيقي" جدا ميسازد نيست. بياناتي نيز ازكتاب مستطاب ايقان نقل ميشود كه، "العلم حجاب الأكبر"(٢٨) و به "المجادلة في الكلام"(٢٩) استناد می گردد، و به "علومی که بحرف ابتدا شود و به حرف منتهى

گردد"(۳۰) تشبیه میشود. با استفاده از این استدلال، کلّ مطلب از دست می بیزاری و نفرت نماید و به این دلیل به رود. این دقیقاً همان کاری است که فیچیکیا(۳۱)، وقتی که سعی کرد تعالیم امر بهائی را مخالف و دشمن علم نشان دهد، انجام داد. من این استدلال او را در بحث نسبةً طولاني در کتاب Making the Crooked Straight جواب دادم که به آن اشاره می کنم(۳۲)

بعلاوه، گاهی اوقات به این نکته اشاره میشود که علم و دانشی که حضرت ولى امرالله به عنوان "بهترين تجهیزات" برای مواجهه با مخالفین امر ذکر می کنند، ممکن است متضمّن این خطر باشد که ما را فریب داده به غرور و فخر بی مورد بکشاند. چه کسی می تواند وجود چنین خطری را انکار Superbia theologorum كند؟عبارت به معنى فخر و غرور علماي الهيات، شهره آفاق است. امّا نخوت و غرور را، نه فقط در میدان تحقیقات کلامی، بلکه در تمامی شرایط حیات باید به عنوان معاصى كبيره محكوم كرد. مي توان با روحیه خضوع و خشوع، و در عين حال با صداقت كامل روشنفكرانه به بحث و گفتگوی انتقادی پرداخت. از احدی نباید انتظار داشت که قوّه تعقّل و تفكّر خود را فدا سازد ( Sacrificium intellectus ) هر

نفسی که علیه تفکّر انتقادی ابراز فخر و غرور متفکّرین اشاره نماید، نمی تواند درک کند که امری به نام غرور روحانی وجود دارد و آن زمانی است که نفوسی خود را در حدّ اعلای روحانیت بیندارند و نسبت به نفوسی که به عنوان ساکنین بساط ادنای تفکّر منطقى ملاحظه مي نمايند، احساس تفوّق نمايند.

۶\_ امما، احمقانه خواهد بود اکر انکار نماییم که تفکّر منطقی عاری از هر کونه خطری خواهد بود. تفکّر همیشه خطرناک بوده و هست و به این علّت نفوس مستبدً و حكّام مطلقه نظر مساعدی نسبت به آن ندارند. سزار در نمایشنامه جولیوس سزار اثر شکسپیر می گوید، "او زیادہ فکر می کند، چنین نفوسی خطرناکند" علیرغم تمام مساعى انديشمندانه، شخص ممكن است باز هم به استنتاجهای نادرستی برسد، زيرا "انسان جايز الخطا است" لهذا، آیا این نگرانی ها موجّه نیستند که سؤالات انتقادی ممکن است بذر شکّ و تردید را در قلوب نفوسی که در ايمان خويش متزلزلند بياشد؟

در جواب به این سؤال باید خاطرنشان کرد که هیچ چیز در جهان بدون مخاطره نیست. مخاطره ای که ملازم تفکّر انسان است شاید بیش از هر چیز

باشد. امّا شخص نمی تواند جایگزینی برای آن بیذیرد، جایگزینی که جز تفحّص انتقادی نیست. عبارت زیر به غزالی، عالم بزرگ الهیات اسلامی، نسبت داده میشود.

به نتیجه ای خطا واصل شود، مستحقّ، پاداش است. نفسی که به ایمان خویش بیندیشد و به نتیجه ای صواب برسد، مستحقّ پاداش مضاعف است."

این سخن بسیار قابل توجّه است زیرا می گوید صرف اندیشیدن درباره ایمان، سزاوار یاداش است. بعلاوه، دلالت ضمني بر اين واقعيت دارد كه ارتکاب خطا اجتناب نایذیر است. آیا ما باید واقعاً آنقدر سیر قهقرایی داشته باشیم که از موازین و معیار های اسلام قرون وسطى نيز عقب تر برويم ؟ ما نبايد فراموش کنیم که وارد عصر عقل و تفکّر بنیادگرایانه. شده ایم و باید بتوانیم ایمان خود را به جهانی فاقد اعتقاد و باور، منطقاً توضيح دهيم. غير از آن، حضرت بهاءالله خود را به بشريتي ظاهر ساختند که درباره اش می فرمایند: "بلغ النّاس الى البلوغ"(٣٣)

وقتى شخصى درباره مسائل ايمانى تفکّر می کند یا آنها را به بحث می گذارد، همیشه نکاتی بیان می شود که یا صحیح است یا غلط، و در بیان

نکات غلط ضرری متوجّه نمی شود، زیرا ما می توانیم مطمئن باشیم که دیر يا زود حقيقت آشكار مي شود. گفتگوی انتقادی همه چیز را سبک و سنگین می کند و با مساعدت هدایات اکسی که به ایمان خویش بیندیشد و وفیره در آثار مبارکه این ظهور به بررسی موضوع می پردازد و بعد از برخورد عقاید است که بارقه حقیقت می درخشد. آنچه حضرت عبدالبهاء در خصوص مشورت به ما فرموده اند، و این که حقیقت بعد از برخورد آراء و عقاید مختلف آشکار می شود، به طور اخصّ در خصوص بحثهای کلامی مصداق دارد. من مطالعه رساله سیاسی حضرت عبدالبهاء موسوم به رساله مدنیّه را به نفوسی که هنوز برای تفکّر منطقی ارزشی قائل نمی شوند، قویّاً توصيه مي كنم. اين اثر ترياق فاروق است علیه زهد کوته فکرانه و تمایلات

۷\_ با چنین بحث و گفتگویی ما باید از اقدام اوليس(۳۴) تبعيت كنيم. او موقعی که از تنگه ها عبور می کرد، کاملاً نزدیک غول دریایی سیلا(۳۵) در یک سوی تنگه و غول دریایی دیگر چاریبدیس در طرف دیگر بود که هر دو او را تهدید به بلعیدن می کردند. ما باید مسیری را درست درمیان این دو در پيش بگيريم.

یک خطر این است که نظریه بیش از

حد محافظه کارانه، بی اعتماد نسبت به هر گونه تفکّر انتقادی، سعی خواهد کرد، با غیر مجاز دانستن هر گونه مسأله انتقادی و با "سریوش گذاشتن بر آن"، هر چیزی را آنچنان که هست حفظ نماید. موضع بنیادگرایانه که مسائل انتقادی را غیر مجاز می شمارد و سعی می کند بر آن سرپوش بگذارد، امر حضرت بهاءالله را به طریقی تنگ نظرانه محدود و مقیّد می سازد، آن را از شکوفا شدن منع می کند و موقعی که متفکّرین و روشن اندیشان شروع به عصیان می کنند و عطای دین را به لقایش می بخشند، که می توان در بعضی گروه های بحث اینترنتی مشاهده کرد، بنیاد گرایان مسؤوليّت مشترک آن را مي پذيرند. از طرف دیگر، خطر نگرش و ذهنیّتی وجود دارد که ظهور را به طور اخصّ جدی نمی گیرد، امّا در حالی که متوجّه آن چیزی است که باب روز است و با روش شناسی اثبات گرایانه، کاری می کند که همه چیز نسبی و نهایتاً مشکوک و سؤال برانگیز به نظر

در عین حال که باید در روشهای خود علمي عمل كنيم، اين نكته بايد روشن باشد که مرجع ما همواره آثار حضرت بهاءالله است. وقتى كه ما به طور سیستماتیک به بررسی این آثار می

برسد.

عبدالبهاء طرح اين سؤال مجاز است که گستره آن تا به کجا و نقطه آغاز آن چه زمانی است. برخی از احبّاء به محض این که چنین سؤالی مطرح شود، به نشانه تعجّب ابرو بالا مي اندازند و احساس ناراحتی و اضطراب می کنند. حضرت بهاءالله در کتاب مستطاب اقدس (۳۸) و لوح اشراقات (۳۹)، "عصمت کبری" را مختص مظهر ظهور الهي مي دانند. چون حضرت عبدالبهاء مظهر ظهور الهي نبودند، فقط می توانند از عصمت موهوبي برخوردار باشند. ذات الوهيّت می تواند عصمت را به هر نفسی که انتخاب می کند عنایت کند، (۴۰) امّا برای یافتن جوابها جهت انواع و اقسام چه زمانی این عنایت در حقّ حضرت عبدالبهاء معمول شد، در حین تولّد، در زمانی که به مقام مرکزیت میثاق منصوب شدند، یا در زمان صعود حضرت بهاءالله؟ أكر اين عصمت بعد از صعود حضرت بهاءالله تعلّق كرفته باشد، متضمّن مفاهیم کسترده ای در مورد آثاری می شود که قبل از صعود حضرت بهاءالله از قلم آن حضرت صادر گردید. در حین این سؤال، در نظر گرفتن مقام شامخ ایشان به عنوان سرّالله و "مثل اعلای تعالیم" (۴۱) حضرت بهاءالله، اهميّتي عظيم دارد. در هر حال، این سؤالات مجاز و موجّه مستلزم تفکّر و تأمّل است و باید برای

آنها جوابي يافت. نه صرفاً به اين علّت که خود ما جوابی می خواهیم، بلکه به دلایل احتیاج دینی و ترقیم دفاعیه های مذهبی باید در پی جواب باشیم، زیرا روزی این سؤالات بدیهی را دیگران برای ما مطرح خواهند کرد. احتجاجات ديني حافظ و حارس منطقی ایمان و دیانت هستند. امر را باید تا حدی که لازم و مقدور است به طور منطقی و عقلانی برای دیگران توضيح داد. بايد برخي اعتراضات و مخالفتها را نیز انتظار داشت و جوابهایی را پیشاپیش برای آنها فراهم آورد. تفکّر قابل ملاحظه و فراوانی باید سؤالات صريح معمول گردد.

۲\_ ۸ حمایت از بهائیان به اصطلاح "آزاد اندیش" کروه های همجنس باز، که، همچنان که در ایالات متّحده اتّفاق افتاده، در آنها بهائيان مي تواننند هویت همجنس بازی خویش را کار بندند، امری افراطی است. تنها می توان متحيّر شد که چگونه یک بهائی می تواند در چنین نقض فاحش و وقيحانه هدايات واضح و صريح مندرج در آثار مبارکه زندگی کند.(۴۲) در لوحی از حضرت بهاءالله که هنوز منتشر نشده(۴۳)، ایشان صریحاً عملیات همجنس بازی را محکوم می کنند.(۴۴)

پردازیم، ما علمی عمل نمی کنیم بلكه طلبه الهيات(علم كلام) هستيم (٣۶) عالم علم كلام صرفاً يك طلبه مذهبی نیست، او نسبت به ایمان و دین خود متعهّد است. نفسی که مطالعات مذهبی را، صرفاً به خاطر خود آنها، یی می گیرد، به عبارت دیگر هنر را از برای هنر می خواهد (۳۷)، و عُلقه های روحانی اش و تعهدش به ظهور را بر محراب مطالعات قربانی می کند، نه تنها منفعتی نمی رساند، بلکه موجب صدمه و آسیب نيز مي شود.

۸\_ حقیقت امری ملموس و عینی است. ذیلاً نمونه هایی ذکر می شود: ۱\_ ۸ اظهار نظر خوان کول که می كويد حضرت عبدالبهاء مصون از خطا نبودند چون خود ایشان هرگز به عصمت خویش اشاره نفرمودند، با توجّه به مقامی که در کتاب اقدس و کتاب عهدی به ایشان عنایت شده، نظریه ای نادرست و کاملاً خطا است. مرجعیت تعلیم و تربیت تنها زمانی که مصون از خطا باشد، زمانی که حقيقت به نحوى الزام آور تثبيت شده باشد، معنى مي دهد. والآ ابدأ مرجعيّتي نخواهد داشت. اكر چنين نبود، هر کسی می توانست مرجعیّت "پاپ" خودش باشد. امّا در خصوص حبطه مصونیت از خطای حضرت

چنین افرادی خود را با "روح زمان" انطباق می دهند و به هشدار صریح حضرت بهاءالله توجّهی نمی نمایند: "لاتزنوا کتاب الله بما عندکم من القواعد و العلوم انّه لقسطاس الحقّ بین الخلق قد یوزن ما عند الامم بهذا القسطاس الاعظم و انّه بنفسه لو انتم تعلمون"(۴۵)

این مثال نشان میدهد که تفکّر روشن و واضح برای آن که اوامر اخلاقی به حیّز عمل در آید، چقدر واجد اهمیّت است.

۳\_ ۸ سؤال در خصوص حدود ذاتی عصمت موهوبی بیت العدل اعظم (۴۶) کاملاً موجه و مجاز است و باید بدون آن که وفاداری سائل به عهد و میثاق مورد شک و تردید واقع گردد، به بحث گذاشته شود. این سؤال خود را به ما تحمیل می کند و شرط حکمت و عقل آن است که، قبل از آن که یک فرد خارج از جامعه این موضوع را انتخاب کرده و سؤالاتی ناراحت کننده مطرح نماید، درباره آن به تفکر بپردازیم.

۸\_۴ بحث دیگری که موجب برخی ناراحتی ها و آزردگی ها شده این است که آیا متون مقدّسه بهائی را که یک مرتبه توسّط حضرت ولی امرالله به انگلیسی ترجمه شده، می توان دیگر بار ترجمه کرد؟ حتّی اگر چنین

سؤالاتي بايد به وضوح جوابي منفى داشته باشند، باز هم مطرح کردن آن موجّه و مجاز است. هر گونه نگرانی در خصوص ترجمه هایی که با آن به رقابت بیردازند احتمالاً از این واقعیت نشأت می گیرد که حضرت ولی امرالله حائز مقام مرجعیت عقیدتی هستند. ایشان مبین منصوص آثار مبارکه بودند. برای ایفای وظیفه، ایشان از عصمت موهوبي برخوردار بودند. ترجمه يک متن در واقع به معنای تبیین آن است، زیرا قبل از یافتن لغت معادل در زبانی دیگر که همان معنی را برساند، ابتدا باید مفهوم متن را استنباط نمود از این نکته می توان استنتاج نمود که ترجمه های موجود صادره از قلم حضرت ولی امرالله کامل است و امکان ارتقای آنها به سطحي بالاتر وجود ندارد.

من نمی توانم آن را کاملاً به این صورت مشاهده کنم. غیر از این واقعیت که حضرت ولی امرالله ترجمه ها را به زبان شناسان با کفایت (بخصوص جرج تاونزند) به بحث می گذاشتند و گاهی اوقات متونی را که قبلاً به انگلیسی منتشر ساخته بودند مورد تجدید نظر قرار می دادند، چنین ترجمه هایی هرگز از تمام جنبه ها و به طور کلی مظهر فیضان "تبیین نحو در انگلیسی الزام آور و مشمول

موهبت عصمت نيست. انتخاب لغات ازطيف وسيع معاني ضمني قابل قبول نيز تحت پوشش عصمت ايشان قرار نمی گیرد. وقتی در کتاب ایقان نازل شده که هر لغتی دارای هفتاد معنی است(۴۷) نمی توان، چون حضرت ولى امرالله يك لغت انتخاب كرده اند، آن را در یک کلام تنزّل داد و در یک معنی برای همیشه تثبیت نمود. استفاده ازكلمات اصلى تكرار شونده ای که ایشان مصرًا به یک صورت ترجمه کرده اند، صرفاً به این دلیل که جميع ترجمه هاي ايشان از متون اصلی از اهمیّت حیاتی برخوردار است، به احتمال قوی همیشه پذیرفته خواهدشد.

اكر تمام متون اوليّه اى كه توسّط حضرت ولى امرالله ترجمه شده از مقام عصمت ايشان نشأت كرفته، مسلّماً از اين لحاظ كه بدون ادنى انحرافى با نصّ اصلى يكسان مى بود، كامل و تمام بود. تصوّر اين موضوع مشكل است، چه كه هر ترجمه اى، حتّى بهترين ترجمه ها، به قيمت از دست دادن برخى از مفاهيم و معانى اصلى به دست مى آيد. به اين علّت است كه جهان اسلام هركز ترجمه هاى قرآن را مورد تشويق قرار نداد و اين ترجمه ها را "ترجمه" نخواند بلكه "توضيح" و

حضرت ولی امرالله هرگز مدّعی نشدند که ترجمه های ایشان کمال مطلوب است. پیشگفتار ایشان بر نشر انگلیسی کتاب ایقان به نظر می رسد به این موضوع اشاره دارد که ترجمه های دیگری ممکن است بعد از آن صورت گیرد:

"این تلاشی دیگر، هر چند با لسانی نارسا، برای معرفی کتابی به غرب است که در بین آثار قیّمه شارع مقدّس این دور اعظم دارای مقامی ممتاز و رتبتی بس رفیع و ارجمند است. امید چنان است که بتواند ممدّ سایر نفوس چنان است که بتواند ممدّ سایر نفوس نقطه ای باشد که باید همیشه هدف نقطه ای باشد که باید همیشه هدف تلقی گردد، یعنی فراهم آوردن آنچه حضرت بهاءالله است"

اعلام نشر اوّل کتاب ایقان، این موضوع را با نقل بیان حضرت ولی امرالله روشن تروواضح ترمی سازد: حضرت ولی امراالله امیدوارند این ترجمه جدید اصلاح و بهبود ترجمه قبلی باشد، امّا ایشان کاملاً مذعن هستند که این ترجمه از رتبه کمال بسیار فاصله دارد، چه رسد به اصل بیان مبارک(۴۸)

۵\_ ۸ طرح سؤال در خصوص نظامهای انتخاباتی ما نیز مجاز و

مشروع است. غیر از مقرّرات حاکم بر انتخابات بيت العدل اعظم كه در الواح وصاياي حضرت عبدالبهاء تصريح شده، تمام شيوه و روال كاركه توسّط حضرت ولی امرالله در زمانی كه واضع احكام، يعنى بيت العدل اعظم وجود نداشت، وضع شده، قابل بحث است. حضرت ولى امرالله كه بنفسه فاقد اختيارات تقنينيه بودند، بالصّراحه این مقرّرات و قواعد را به بيت العدل اعظم ارجاع فرموده اند (۴۹) این نظام مستلزم بسط است و اجازه توسعه بیشتر را می دهد. وقتی به زمانی می اندیشیم که کشوری دارای صدها هزار، يا حتّى ميليونها بهائي باشد، بدیھی به نظر می رسد که نظام فعلى نمى تواندكلام آخر باشد.

۹\_ بالاخره، به این نکته باید اشاره کرد که وحدت در تعالیم و وحدت جامعه به معنی یکسانی در توضیح کلام نازله نیست. تنوّع عقاید نه تنها مجاز است بلکه، بنا به بیان بیت مجاز است بلکه، بنا به بیان بیت العدل اعظم مطلوب است(۵۰) وقتی حضرت بهاءالله می فرمایند که کلام الهی دارای هفتاد معنی و مفهوم است، ما باید دقّت کنیم مبادا اصرار ورزیم که معنی استنباطی ما برای همه الزام آور است.

۱۰\_ آنچه که ما نیاز داریم جوّ مدارا و بردباری است، توانایی گوش دادن به

نظرات و عقاید دیگران است. حضرت بهاءالله هشدار می دهندکه: "با یکدیگر مدارا نمایید"(۵۱) احبّای حقّ ... با ناس به مدارا حرکت نمایند و رفتارکنند" (۵۲)

احبًای حق ... "در کلمات احدی بدیده اعتراض ملاحظه منمائید، بلکه بدیده شفقت و مرحمت مشاهده کنید."(۵۳)

روح شفقت و مرحمت، سعه صدر و دیدہ عنایت آمیز را نمی توان با نگرشی که هر گونه تفکّر انتقادی را به اتّهام نقض میثاق معادل دانسته و آن را بلافاصله محکوم می نماید، ائتلاف بخشيد و سازگار نمود. وقتى كه سخنانی، هر قدر که اشتباه باشد، با کلام شوم و تهدید آمیز "بوی نقض عهد از آن به مشام می رسد" سرکوب مي شود، واقعاً غيرقابل تحمّل است. ما باید مراقب باشیم مبادا اصل اسلامی قانون شریعت را وارد امر نماییم و با استفاده از آن حکم تکفیر صادر کرده فرد یا افرادی از احبّای دگر اندیش را از جامعه برانیم. حکم تکفیر به صورت چماقی برای ساکت کردن نفوسی که تفاسیر سنّتی علما را تبعیت نمی کردند مورد استفاده قرار می گرفت. یکی از محقّقین مسلمان موسوم به جاحظ (۵۴)، که در سده یازدهم میلادی می زیست چنین

نوشته است: "زهد علما عبارت از بد نام و تکفیر کردن نفوسی است که عقایدی متفاوت دارند"(۵۵)

در جامعه بهائي، اگر مواضيعي که هنوز مطرح نشده اند مورد بحث واقع شوند و اگر نظریه ای بیان شود که با استنباط معمول در مورد موضوع مزبور متفاوت باشد، این تمایل وجود دارد که تلویحاً به "استشمام بوی نقض" اشاره شود. ما عليه يک موضوع، درست مثل اين که طاعون باشد، باید سخت مراقب باشیم و آن نگرشی است که زمانی مسبحیان اولیه را بر می انگیخت تا به محض آن که نفسی نظری مغایر و مباین ابراز می داشت بر او برچسب بدعت گذار بزنند و او را از جامعه طرد نموده به ستوه آورند. زمانی رسید که این نگرش باعث شد روح امر مسیحی فرسوده گردد و راه را برای تفتیش عقايد هموار سازد. حضرت بهاءالله هیچ چیز را به اندازه ضغینه و بغضای مذهبی مورد سرزنش قرار ندادند و در مورد آن فرمودند که "ناریست عالم سوز" و آن را "بلاء عقيم" (۵۶) لقب دادند. باید در مقابل این عقیده که تعصّب و بغضا فقط در دیگران یافت می شود، سخت مراقب بود. این ضعف و نقص بشری است. یعنی تمسّک به فضیلت عالی استقامت به حدّ افراط، که به شرّی بدل می شود

که حتّی ما، که خود را بهائی می نامیم، از آن در امان نیستیم.

وظیفه هر فردی است که تحصیل علم نماید، این "کنز انسان" و "سبب ترقّی عالم بشریّت" (۵۷) است. جهالت، بنا به بیان حضرت عبدالبهاء "اسّ اساس سیّئات "(۵۸) و "باعث اعظم تنزّل و تزلزل ملل"(۵۹) است. حضرت ولی امرالله فرمودند که علم و دانش بهترین حربه و سلاح برای دفاع از امرالله است. این سؤال مطرح می شود که مقصود ایشان چه نوع علم و معرفت است.

۱\_ اوّل، باید شامل معرفت نسبت به آثار حضرت اعلی، حضرت بهاءالله و حضرت عبدالبهاء و تبیینات و توضیحات حضرت ولی امرالله باشد. ضمناً باید معرفت عمیق و درک کامل نسبت به اسلام داشته باشد، زیرا قرآن، به اصطلاح برای ما حکم عهد عتیق را دارد برای مسیحیان.

۲\_ جدا از این، حصول علم و معرفت بسیار نماید. نسبت به تاریخ مذهبی برای فرد بهائی ۳\_ رشته د مزایایی دارد. مادام که هنوز بحث و گفتگوی با گفتگو با نفوس خارج از امر در مورد می کند، فلس دین و عقیده باشد، در جهان غرب، این سوء تف مسیحیّت از اهمیّت درجه اوّل حضرت بها برخوردار است. معرفت نسبت به کتاب علمی است مقدّس، الهیّات و تاریخ مسیحی، به حرف من مزیّت خاصّی را، بخصوص موقع مطلقاً خطا ا

صحبت با روحانیون و علمای مذهبی مسيحي، اعطاء مي كند. معرفت داشتن نسبت به سایر ادیان بخصوص امروزه بسیار ضروری است. زیرا كفتكوى جديد بين الاديان هم اكنون به ما اجازه می دهد امر مبارک را در ابعادی وسیع تر به نفوس معرفی کنیم. وقتى شخصى مى خواهد وارد كَفتكُو با دیگران شود، اکر به هیچ دلیلی جز توانایی درک سؤالات آنها هم که باشد، باید دیگران را خوب بشناسد. بالاخره، درک خود ما از پیام حضرت بهاءالله در مواجهه با سایر ادیان و مذاهب عميق تر مي شود. اين عقيده که ما نمی توانیم از دیگران نفعی ببريم، زيرا حضرت بهاءالله هر آنچه را که باید گفت به ما عنایت کرده اند، تصوری اشتباه است. اوّل ما باید درک کنیم که ایشان چه فرموده اند. گفتگو با پیروان سایر ادیان و مذاهب می تواند درکسب این درک و فهم به ماکمک

۳\_ رشته دانشگاهی مهمی که در گفتگوی با دانشگاهیان به ما کمک می کند، فلسفه است. شخص مکرراً با این سوء تفاهم مواجه می شود که حضرت بهاءالله فرموده اند فلسفه علمی است که "به حرف ابتدا میشود و به حرف منتهی می گردد"(۶۰) این مطلقاً خطا است. حضرت ولی امرالله

ما را به تحصيل فلسفه تشويق فرموده اند.(۶۱) ۴\_و بالاخره علم تاريخ، بالاخصّ تاريخ نوين و وقايع جاري، يک ضرورت است. وقتى ما مايليم كه به این بیان عامل گردیم که، "امروز را نگران باشید و سخن از امروز رانید" (۶۲) باید از آنچه که در جهان اتفاق مي افتد آگاهي يابيم. متأسّفانه، برخي از بهائیان از خواندن جراید امتناع می كنند و آن را اتلاف وقت مي شمارند. ما باید تا درجه ای در خصوص مسائل اجتماعی \_ سیاسی و نیز مواضيع مربوط به سياستهاي جهاني اطّلاع داشته باشیم. وقتی اطّلاعی در مورد زمینه های فعلی مسأله ساز جهان و مساعى مبذوله جهت حلّ آن نداريم، نمى توانيم مفهوم "صلح اصغر" را توضيح دهيم.

۵\_ صرفاً با خواندن آثار مبارکه نمی توانيم معلومات عميق كسب كنيم. به گفتگو و تفکّر نیز نیاز داریم. با فراهم آوردن متن سخنرانی و تهیّه مقالات که ابتدا برای معدودی مطرح می شود و نهایتاً در اختیار عامّه ناس قرار می گیرد، می توان مطالب زیادی فرا یادداشتها گرفت. باید خیلی زود این اقدام مهم را شروع کرد. اگر فکر می کنید در سالهای اوّليه مطالعه فرصتي براي اين كار نیست، در سالهای بعد که فرد سعی

می کند برای امرار معاش به کار وکسب بپردازد، فرصتی به مراتب کمتر خواهد داشت.

در زمان حضرت عبدالبهاء ايشان احباء را تشویق می فرمودند که، "در خصوص طرقى جهت ابلاغ پيام مبارک به نفوس برجسته و صاحب نام تفکّر کنید، چه که وقتی چنین نفوسی آلمان، صص ۲۰\_۱۹ به امر مبارک ایمان آوردند، سبب خواهند شد مردم، فوج فوج، به کوثر هدايت الهيّه دلالت شوند" (۶۳) نمي توان نفوس تحصيل كرده را تبليغ كرد، مكرآن كه شخص بنفسه از تحصيلات برخوردار باشد. لهذا ما وظيفه داريم از تحصیلات گسترده ای برخوردار و به آفاق وسيعي ناظر باشيم كه وراي حدود و ثغور هر تخصّص خاصّ حرفه ای باشد.

> في الحقيقه لازم است كه در انتهى بر روح پاك كن" این نکته تأکید شود که هیچ مقدار تحصيلات و معلوماتي موجب حصول توفیق نیست، مگر آن که با خضوع و خشوع توأم باشد که فرمود "فیا طوبی لعالِم لن يفتخرَ على دونه بعلمه، (۶۴) و مربّى اشتعل بنار الحبّ "(۶۵) =

> > ۱\_ اصل این گفتار، که در ژانویه ۲۰۰۰ در سمیناری در ویسبادن آلمان ایراد شده، به زبان آلمانی است که توسّط هری لیتکه به انگلیسی ترجمه شده است. ترجمه

فارسی از روی ترجمه انگلیسی برگردانده شده است. م

٢\_ "اعملوا حدودي حبًّا لجمالي" (كتاب اقدس بند ۴): به کلمات مکنونه عربی مندرج در مجموعه الواح مبارکه طبع مصر، صفحه ۲۵ نیز توجّه نمایید.

٣\_ كتاب ايقان، طبع ١٥٥ بديع طبع

۴\_ توضيح مترجم: اشاره نويسنده به اين بیان مبارک است: "سراجهای عقل و فؤاد را در قلوب خاموش نموده ..."

٥\_ كلمات مكنونه عربي، مجموعه الواح مبارکه صفحه ۳۱ فقره ۱ و۳

۶\_ كلمات مكنونه فارسى، مجموعه الواح طبع مصر، ص ٣١: "... لانَّ العقول لن تطيقني و القلوب لن تسعني"

٧\_ كلمات مكنونه فارسي، مجموعه الواح طبع مصر، ص ۳۷۵ "قلب را به صيقل

۸\_ به مزامیر آل داود، باب ۵۱ آیه ۱۲، باب ۳ آیه ۱: انجیل متی باب ۵ آیه ۸: قرآن سوره فاطر آیه ۱۸ و طه آیه ۶۵: کتاب ايقان، ص ۱۲۶ مراجعه كنيد.

٩\_كلمات مكنونه فارسى، مجموعه الواح طبع مصر، ص ۳۷۵ "دل مرده جز به گل يژمرده ... "

۱۰\_ توضيح مترجم: نويسنده ابتدا عبارت اوّل از بند ۱۱۹ کتاب اقدس را آورده که "ليس للعاقل أن يشرب ما يذهب به العقل" امّا عبارت فوق در متن انگلیسی

اینگونه ترجمه شده است: قابل قبول نیست از نقصان عقل است." (مبادی نيست كه انسان، كه به موهبت عقل موهوب است، چیزی را مصرف کند که آن 🦷 بدیع، طهران، صفحه ۳۱ به نقل از نطق را زائل نماید" و لذا جمله اینگونه شده که ۲۷ نوامبر ۱۹۱۱) "انسان ... به موهبت عقل موهوب است و ۱۹\_ واضح است که این یک پدیده مقصود از او عرفان حق جلّ جلاله بوده" که از ترکیب دو بیان مبارک پدید آمده است، امّا با استفاده از اصل دو بیان مبارک در فارسی و عربی مقصود نویسنده حاصل نمي شود. ۱۱\_ منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، ص ۱۲۷ Logos \_ ۱۲ توضیح مترجم: اشاره به بدایت انجیل یوحنّا است که می فرمایند: "در ابتدا کلمه بود و کلمه نزد خدا بود و كلمه خدا بود."(باب ۱، آيه ۱) ۲ رساله مدنیه، صفحه ۳ ۱۴ همان مأخذ 10\_ مجموعه الواح طبع مصر، ص ٣٥٢ ۱۶\_ منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، 114.00 ۱۷\_ ترجمه متن انگلیسی خطابه ۲۳ آوریل ۱۹۱۲، اصل خطابه در دست نىست. ۱۸\_ ترجمه متن انگلیسی خطابه ۱۴ جولای ۱۹۱۲ (بیان مشابه در خطابه ای دیگر: "هر چیزی را به میزان علم و عقل باید موازنه کرد زیرا دین و عقل یکیست ابداً از هم جدا نمي شود، لكن شايد عقل ضعيف ادراك نتواند أنوقت قصور از دين

روحانی، تألیف احمد یزدانی، طبع ۱۰۴

جهانشمول در جوامع بهائی است. پیتر خان می نویسد: "امّا من در اطراف خویش ... در استرالیا و نیز در ایالات متّحده، تعدادي از نفوس مخلص و توانا را مشاهده کرده ام که چون در معرض افکار کوته فکرانه قرار گرفته اند، ارتباط خود با امر مبارک را قطع کرده اند. حتّی اینجا در ارض اقدس، می توان گاهی این خطّ فکری را مشاهده کرد که هر از گاهی در کسوتی دیگر ظاهر می شود ... ما همیشه بايد مراقب اين تفكّر بنياد كرايانه مخفى باشیم، که ممکن است ما را از تفکّر تنگ نظرانه در آثار مبارکه و مرکزیت و مرجعیت كلمه خلاَّقه الهيَّه، به خطا و اشتباه رهنمون سازد" مقاله Baha'i Scholarship مندرج در Some Aspects of The Journal Of Baha'i Studies 9.4,

December 1999, p. 47 ۲۰\_ کتاب اقدس، بند ۱۷۷ و ۷۷ [توضيح مترجم: اشاره به بيان مبارک است که می فرماید: "ایّاکم أن تجادلوا فی الله و امره ..."(١٧٧) و "... تقرئوا من العلوم ما ينفعكم لا ما ينتهى الى المجادلة في الكلام ..." (vv)]

به "طوبي لكم يا معشر العلماء في البهاء تالله انتم امواج البحر الاعظم وانجم سمآء الفضل و الوية النّصر بين السّموات و الارضين ... طوبي لمن أقبل اليكم ويل للمعرضين." ۲۲\_ لوح سلمان، مجموعه الواح مباركه

طبع مصر، ص ۱۵۳ ٢٣\_ توضيح مترجم: اين كتاب تحت عنوان راست را کژ انگاشته اند در ایران به فارسى ترجمه شده امًا هنوز انتشار نيافته است.

Phronesis و Sophia و Phronesis در لاتین Sapientia و Prudentia در آلماني Weisheit و Klugheil

در ترجمه های انگلیسی از آثار مبارکه، کلمه حکمت، اکثراً به Wisdom ترجمه شده است. Prudence (به معنی احتیاط، دور اندیشی، عقل) عبارت از حکمتی است که عملاً به کار برده می شود.

Dianoetic \_ Y &

۲۶\_ توضيح مترجم: مقصود از آن، "راه وصول به غایت است که به هشت قدم طی می گردد و بدین سمات و صفات تعبير مي شود: فهم، عزم، سخن، روش، زندگی، کار، تأمّل، شادی. و در مقام تفسير و توضيح، اوّل عقيدت راست و صحيح، دوم تصميم صحيح، سوم سخن راست وكلام صحيح و حقيقت صرف در آنچه می گوییم، چهارم عمل صحیح که ۲۱\_کتاب اقدس، بند ۱۷۳(مترجم: اشاره رهبری راست به مقصد و غایت لائق

باشد، پنحم زندگانی و گذران و حیات صحیح غیر متضمّن خطا و گناه، ششم کوشش و مساعی صحیح و درست و محافظت مؤمنانه نسبت به وظيفه خود هفتم تفکّر درست و صحیح و هشتم مراقبت و تجمّع فكر در خود و تمركز صحيح."(رهبران و رهروان، اثر جناب فاضل مازندرانی، ج۱، ص ۱۷۹) ۲۷\_ ترجمه\_ جمله آخر از صفحه ۳۲ كتاب نظامات بهائي، ترجمه لجنه ملّى آثار امری و منتشرہ توسّط لجنہ ملّی نشر آثار امری نقل گردید. اگر چه نویسنده مأخذ کل بیان مزبور را صفحه ۲۵ کتاب Principles of Baha'i Administration ذكر كرده، امّا به جز جمله آخر، بقيّه عبارت در کتاب مذکور و نیر سایر منابع يافت نشد. ۲۸\_ کتاب ایقان، ص ۴۵، و نیز ص 144

۲۹\_کتاب اقدس، بند ۷۷ ۳۰\_ تجلّی سوم از لوح تجلّیات، مجموعه اشراقات، ص ۲۰۳ لوح مقصود، ص ۱۴ ۳۱\_ توضيح مترجم: نويسنده آلماني که ردیّه ای تحت عنوان Baha'ismus نوشت و باعث سوء تفاهمات بسيار بين جامعه مسيحي و جامعه بهائي آلمان گرديد. نویسنده این مقاله با همکاری آقای گلمر و خانم توفيق دركتابي حجيم به شبهات او جواب گفتند و به تأکید بیت العدل اعظم موجب اعاده روابط حسنه فيمابين دو ده

جامعه مسیحی و بهائی آلمان گردید..... ۳۲\_ صفحات ۲۸۹ به بعد این کتاب را ملاحظه کنید.

۳۳\_ مائده آسمانی ج ۸، ص ۱۷۲/ به ۴۱\_ دور بهائی، ص ۶۰ کتاب اقدس بند ۱۴۹ نیز مراجعه نمایید. Ulysses \_۳۴ پادشاه اساطیری ایتاک، پسر لائرت و شوهر پنلوب و پدر تلماک. وی یکی از قهرمانان عمده محاصره شهر تروا است و در آنجا به سبب احتیاط و مکر خویش شهرتی به دست آورد. طریقه ای که وی برای فرار از سحر سیرنها ابداع کرد، این بود که خود را به دکل کشتی چسباند و گوش همراهان را موم گرفت.(فرهنگ معین)

> Scyla\_۳۵ (توضیح مترجم: در جغرافیای قدیم، سیلا صخره خطرناکی در تنگه مسینا و روبروی گرداب پر مخافتی موسوم به Charybdis چاريېدىس است. دریانوردانی که از خوف غرق شدن در چاریبدیس از آن فاصله می گرفتند در خطر بودند با سیلا واقع می شدند. از سیلا در اودیسه به عنوان دیوی شرور یاد شده است.(نقل از فرهنگ وبستر)

۳۶\_ من به مقاله ام تحت عنوان Baha'i کتاب اقدس، بند ۹۹\_ Apologetics (دفاعیات امر بھائی) مندرج در Baha'i Studies Review مجلّد دهم(۲۰۰۱/۲۰۰۲)، صفحات ۸۸ به بعد اشاره دارم. l'art pour l'art \_ \* v ۳۸\_ بند ۴۷

۳۹\_ مجموعه اشراقات، ص ۵۸ ۴۰\_ لوح اشراقات، مجموعه اشراقات، ص ۵۸، و مفاوضات ص ۱۳۰ ۴۲\_ به کتاب مستطاب اقدس، بند ۱۰۷ و یادداشت ۱۳۴ مراجعه نمایید. ۴۳\_ مقصود نویسنده این است که به زبان انگلیسی منتشر نشده است. م ۴۴\_ "قد حرّم عليكم الزّنا و اللّواط و الخيانة أن اجتنبوا يا معشر المقبلين. تالله قد خلقتم لتطهير العالم عن رجس الهوى هذا ما يأمركم به مولى الورى ان أنتم من العارفين. من ينسب نفسه الى الرّحمن و يرتكب ما عمل به الشّيطان انّه ليس منّى يشهد بذلك كلّ النّواة و الحصاة و كلّ الاشجار و الاثمار و عن ورائها هذا اللسان النّاطق الصّادق الامين "(كلزار تعاليم بهائي صفحه ۴۴۳ به نقل از گنجینه حدود و احکام صفحه ۹\_ ۳۳۸ و با دو تفاوت از امر و خلق ج ۳، ص ۱۴- ۵۱۳) (مأخذ نویسنده دستخط مورّخ ۱۱ سپتامبر ۱۹۹۵ بيت العدل اعظم خطاب به محفل روحاني ملّي بهائيان ايالات متّحده است.)

۴۶\_ اشاره به مقاله "مؤسَّسات معصوم و مصون از خطا" اثر نگارنده. اصل این اثر تحت عنوان Infallible Institutions در صفحات ۲۲ تا ۴۵ مجلّد نهم (۲۰۰۰/ Baha'i Studies Review, (1999 London مندرج است.

۴۷ \_ کتاب ایقان، ص ۱۶۹ (توضیح مترجم: مقصود نويسنده عبارت "لكلّ علم سبعون وجهاً و ليس بين النَّاس الأ واحد" است که جمال مبارک به آن استناد فرموده اند.

TTF

۴۸\_ ترجمه\_ توقيع ۲۸ ژوئن ۱۹۳۰ خطاب به یکی از محافل روحانی ملّی. این توقیع را کریستوفر باک در کتابش موسوم به Symbol & Secret ، صفحه ۳۶ نقل کرده است.

Baha'i Administration, P. 41 \_ F9 (توضيح مترجم: بيان مبارك كه منظور نظر نویسنده است در صفحه ۹۹ کتاب نظامات بهائی اینگونه ترجمه شده است: "تأسيس بيت العدل اعظم تنها منوط به وجود این محافل محلّی و ملّی است که متحداً وجداً ومنظماً در سراسر عالم بهائي به خدمت قیام نمایند و چون بیت عدل عمومی تشکیل گردد باید در وضع کلّی امور تجدید نموده و اصولی برقرار کند که امور امريّه بدان وسيله تا زمان مقتضى اداره شود")

۵۰\_ دستخط های بیت العدل اعظم به تاريخ ۲۰ اکتبر ۱۹۷۷ و ۲۸ مه ۱۹۹۱. به صفحات ۲۰۶ به بعد در کتاب Making Crooked Straight نير مراجعه نماييد. ٥١\_كلمات مكنونه فارسى، مجموعه الواح طبع مصر، ص ٣٨٧ ٥٢\_ لوح ذبيح، مجموعه اقتدارات، ص

٥٣\_ لوح سلمان، مجموعه الواح طبع مصر، ص ۱۵۳ ۵۴\_ توضيح مترجم: مقصود عمر و بن بحر بن محبوب بن فزاره کنانی بصری مکنّی به ابو عثمان معروف به جاحظ (ولادت: بصره حدود ۱۶۰ ه.ق، وفات: بصره ۲۵۵ ه.ق) است. او در بصره زندگی می کرد و از اصمعی و ابو عبیده و ابوزید و غیره استفاده ها کرد و با بسیاری از نویسندگان و مترجمان فارسی و سریانی آمیزش داشت. به بغداد بسیار سفر میکرد و در عهد وزارت محمّد بن الزيات نزد او رفت و سپس مجدّداً در بصره اقامت کرد تا به مرض ۵۹\_ رساله مدنیه، ص ۱۲۹ فالج در همانجا در گذشت. وی بد صورت و ناخوش منظر ولی بسیار خوش خط و نيكو سخن بود. جاحظ رياست فرقه معروف جاحظیّه از فرقه های معتزله را داشت. از آثار معروف او الاصنام، البخلاء، البيان و التّبيين، التّاج في اخلاق الملوك، الحنين الى الاوطان، الحيوان، رسائل الجاحط، المحاسن و الاضداد را باید نام برد.(فرهنگ معین) ۵۵\_ نقل از مقدّمه نوید کرمان بر کتاب

نقد الخطاب الديني اثر نصر حامد ابوزيد که تحت عنوان ,Islam und Politik Kritik des religiosen Diskurses به زبان آلمانی در سال ۱۹۹۶ در فرانکفورت به طبع رسید. عبارت فوق در

صفحه ۱۸ نشر آلمانی است. ٥٢\_ مجموعه اشراقات، ص ١٣٤/لوح ابن ذئب ص ۱۱

٥٧\_ توضيح مترجم: نويسنده مأخذ اين دو بیان را رساله مدنیه ذکر کرده امّا در این اثر مبارک یافت نشد. امّا در تجلّی سوم از لوح تجلّيات اين عبارت مذكور، "في الحقيقه كنز حقيقي از براي انسان علم اوست"(مجموعه اشراقات، ص ۲۰۴) و در منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء جلد دوم ص ۱۳۴ مشاهده گردید. ۵۸\_ منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء ج۱، ص ۱۳۲

.8\_ تجلّی سوم از لوح تجلّیات، مجموعه اشراقات، ص ۲۰۳ لوح مقصود، ص ۱۴/کتاب اقدس بند ۷۷

Unfolding Destiny, P. 445 91 ۶۲\_ لوح مانکجی صاحب، دریای دانش، ص ٣/ مجموعه الواح طبع مصر، ص ۲۶۱

۳۲\_ ترجمه\_ نقل در مجموعه Teaching Prominent People (London 1990) 1 asies

۶۴\_ سورة البيان، خطاب به محمّد ابراهيم مبلِّغ، آثار قلم اعلى ج ۴، ص ١١۴ 80- کتاب مبین، ص ۳۸۷

پيام صبح دکتر منصور جبّاری صبح شد مرغ صبح خواند سرود باغ از چهر خویش پرده گشود دست نقّاش صبحگاهی کرد سيمكمون، آسمان قير اندود دختر شب ز دوری پرواز خسته در گوشه افق آسود بر سر كوهسارهاي كبود مهر خورشید هر دم افزون کَشت با دو صد جلوه صحنه کمیتی سرخ شد همچو آتش نمرود همه جا خرّمی و زیبائیست چمن و دشت وکوه و دره و رود مرغکان چمن همی خوانند ، سحر آسا چو نغمه داود همه شادان ز دلکشی سپهر همه در ذکروحمد یک معبود همه در کوششند تا برسد ساحل وصل كشتى مقصود ژاله الماس زینت گل گَشت ای به صنع فریدگار درود صحن گیتی پر از هیاهو شد رفت هنگام سکر و خواب و غنود خيز بيچاره وقت كار گذشت شده از دست طالع مسعود خیز تا جهد عاشقان بینی ای که غفلت سعادتت بربود خود زبون کرده ای می آید پتک آزاد دهر بر تو فرود حاصل کاهلی و بی خبری است دل پر دود و دیده چون رود جمله کائنات سرخوش و مست می سرایند این خجسته سرود وصل از آن رهروان ره است همچنان بود و همچو خواهد بود

دين، علم و توسعه

سخنراني خانم دكتر هاله ارباب(Correa) (١)

"مؤسّسه رفاه جهانی" (۲) از من خواسته اند که در این جلسه درباره چگونگی بهره گیری برنامه های توسعه از منابع علمی و دینی صحبت کنم. این موضوع را ترجیح میدهم با توجه به تجربیات خود در فوندائک (Fundaec)(۳)که سازمانی غیر دولتی است و به آن وابسته ام مورد بررسی قرار دهم. در فوندائک فعّاليّتهاي ما در زمینه های متعدّد مانند آموزش و پرورش، کشاورزی، اقتصاد محلّی، و سازمان جامعه محلّى همه در محدوده آنچه ما آنرا "دانشگاه توسعه جامع" (۴) نامیده ایم انجام میگیرد. این فکر حدود ۲۵ سال قبل هنگامی که شروع به کشف رابطه بین علم و دین و توسعه نموديم آغاز گرديده و از تجربه و تحقيق هاي متوالي مايه گرفت.

البتّه مقصود از این سخنرانی توضیح برنامه ها و فعّالیت های این سازمان نیست بلکه در تهیّه این سخنرانی سعی گردیده مروری به بیانیّه هائی بنمائیم که در سالهای متوالی طی کوششهایمان برای مشخّص نمودن چهار جنه فکری و استراتژیهای خود ارائه داده ایم و امروز میخواهم برخی از آنها را با شما

در میان بگذارم. بنابراین در اینجا موضوع اصلی بررسی و تعمّق ما جستجوی یک استراتژی مؤثّر و هماهنگ توسعه است که در آن علم و دین به عنوان دو سیستم دانش مکمّل یکدیگر برای پرورش استعداد و توانائی های انسانی بکار روند.

این موضوع را باید با چند کلمه راجع به برداشت ما از نقش تئوری های علمی در اقدام اجتماعی ( Social Action) شروع نمایم. کوششهای ما و به نظرم کوششهای بسیاری از سازمانهائی که در این کنفرانس نمایندگی دارند طبیعتاً میان رشته ای (Interdisciplinary) است (منظور آنستکه از رشته های مختلف دانش و از تخصّص های مختلف بهره میگیرد \_ مترجم) كسانيكه به سازمان ما پيوسته اند، به مکتب های مختلف فکری علوم طبيعي و انساني و اجتماعي متعلّق بوده و هر یک در تئوری های رائج در رشته خود تخصّص دارند. بنابراین سؤالی که از ابتدای شروع سازمان ما مطرح شد این بود که چطور این تئوریهای مختلف را که مجموعه یکپارچه ای از دانش را تشکیل

ترجمه احسان الله همّت

نمیدادند و اغلب در توسعه، با روی آوریهای (Approaches) متضاد با یکدیگر مواجه میشدند، مورد استفاده قرار دهیم. در این مورد مشاهدات ما از سالها فعّاليت كروههاي مشابه چندان امیدوار کننده نبود. به نظر می آید که تمایل به وابستگی زیاد به یک تئوری به طوری است که سعی میشود بهر طریقی که باشد حقیقت را با پیش بینی های آن تئوری مطابقت داد. در چنین شرایطی امکان آن هست که سازماني بطور كامل برده چند دستورالعمل مشخّص کردیده و آزادی در تفحّص و تحقیق را از دست بدهد. وقتی به این اشکال مشکلات ناشی از زندگی کوتاه اغلب تئوری های علمی را بیفزائیم، توسعه به جای آنکه به عنوان یک روند (Process) یادگیری علمی برای بنای دنیائی بهتر و به خاطر ایجاد سطح قابل قبولی از رفاه برای گروههای بیشمار انسان ها بکار رود، مانند مجموعه ای از مدهای موقّتی جلوه مي نمايد.

در حقیقت مشکل عمیق تر از آنست. چنانچه دیوید بوهم (David Bohm) فیزیکدان و فیلسوف مشهور اشاره

نموده، امروز اکثر رشته ها و نظام های فكرى بطريقى به بررسى تئورى مي پردازند كه غالباً به تجزيه (Fragmentation) افکار، بطوریکه در جامعه معمول است، مربوط میشود. به نظر او علّت این تفکیک آنستکه به جای آنکه ما تئوری ها را مدل های قابل تنظيم كروههاي محدود پديده هائی که از حقیقت عینی بسیار پیچیده ای ظاهر میشوند بشمار آوریم، اصرار در آن داریم که تئوری های ما نشان دهنده "حقیقت به نحوی که هست" می باشند، و از آنجائیکه تئوريهايمان تفكيك شده هستند اكر آنها را تکرار "حقیقت به نحوی که هست" بدانيم به اين نتيجه خواهيم رسيد که حقيقت خود تفکيک گرديده و در نتیجه از مشاهده رابطه متقابل بین

همه موجودات غافل میگردیم. فکری تفکیک شده سؤالهای مجزّا و تفکیک شده می کند و جوابهای تفکیک شده می گیرد و این بالاخره به آنچنان جامعه بشری که نه فقط در سطح فکر فردی و جمعی بلکه در سازمان دهی امور انسانی نیز تفکیک سازمان دهی مور انسانی نیز تفکیک مجرّا از هم صرفاً توهّمی محض است. این توهّم باعث ایجاد "یک نوع آشفتگی عمومی فکری میشود که

ایجاد کننده یک سری مشکلات بی انتها بوده و با درک واضح ما از امور چنان معارضه میکند که ما را از حلّ بسیاری از این مشکلات باز میدارد" در سطح اجتماعی و گروهی این تفكيك باعث مشكلاتي مثل "آلودگی، نابودی تعادل طبیعت، ازدیاد جمعیّت، و بی نظمی اقتصادی و سیاسی در سطح جهانی شده و محیطی را به وجود آورده که برای اکثر کسانی که باید در آن زندگی نمایند نه از نظر جسمی و نه از نظر فکری مناسب یا سالم است" در سطح فردی باعث ایجاد "احساس بسیار شایع بیچارگی و ناتوانی و یأس در مقابل نیروهای احاطه کننده عظیم و ناسازگار اجتماعی است که مافوق کنترل و حتّی فهم انسانهائی است که در پنجه آن گرفتارگردیده اند"

البتّه تئوریها دائم در حال تکاملند ولی همانطور که بوهم میگوید به جای آنکه فرض کنیم "تئوریهای گذشته زمانی تحریف گردیده اند" باید قبول کنیم که "بطور دائم در حال ایجاد و توسعه بینش های جدیدی هستیم که تا حد معیّن و زمانی محدود واضح اند ولی بعداً به تدریج وضوح خود را از دست میدهند" چنین طرز تفکّری راجع به تئوری یعنی "تئوری ها به عنوان عوامل بینش" (و نه به عنوان خود

حقیقت \_ مترجم) بطور وسیعی در فوندائک به ماکمک نموده تا در خط مشی ها و فعّالیت های مختلف خود پيشرفت حاصل كنيم. بعلاوه به ما اجازه داده که آزادانه به مطالعه پرداخته و بدون آنکه در تله مباحثات نظری غیر ضروری گرفتار شویم از بسیاری از تئوریهای علمی کسب بینش نمائیم. چنین بینشی هادی كوششهايمان كه همه از جهتي به پرورش استعداد و ظرفیت افراد، جوامع و سازمانها مربوط میشوند بوده است. این کار را با روندی از عمل و تجربه، تفكّر و تعمّق راجع به آن تجربه، و تحقيق و مطالعه انجام داده و در همه این مراحل توجّهمان به یادگیری درباره آنستکه چگونه میتوانیم بعضی از امور اجتماع را به نحوى مطلوب و مورد نظر تغییر بدهیم. بعلاوه چنین برداشتی از تئوری به ما کمک نموده که تا حدّ معقولی از دوگانگی معمول بین تئوری و عمل پرهيز نمائيم ، و نيز به ما كمك کرده تا تئوری و تجربه را به عنوان دو جزء غیر قابل تفکیک از یک کل که

هرکدام هم دیگری را بهره مند نموده و هم از آن بهره می برد بشناسیم. سعی تا این حدّ ما از فراغت از تئوری از خطراتی برکنار نیست، زیرا بسادگی می تواند ما را بسوی فعّالیت های تصادفی، آشفته و نامنظّم بکشاند. امّا

توسعه نمی تواند حاصل یک سری دخالت های غیر مرتبط بهم باشد. اقدام اجتماعی (Social action) باید هماهنگ و پیوسته باشد. طریقی که ما برای رسیدن به این هماهنگی اتّخاذ کرده ایم آنستکه مطمئن شویم که اقدامات و تحقیقات ما در قالب یک چهار چوبه فکری در حال تحوّل که غالباً آنرا آزموده و وقت و انرژی لازم را برای صریح و روشن نگاه داشتن آن به کار می بریم انجام گیرد. این چهار چوبه فکری ( Conceptual framework) شامل عناصری است که به نحوه تعبير ما از جهان اطراف ما، فرضهای ما، ایده های ما، ارزشهای ما، نحوه روی آوری و نگرش ما به زندگی، و چشم انداز متدولوژیکی ما مربوط و وابسته است. با کار برد و استفاده از این عناصر در شکل دادن به برنامه های اقداماتمان به تدریج فهم ما راجع به این عناصر به نحوی پویا رشد میکند. هرگز نمیتوانیم ادّعا کنیم که این چهار چوبه فکری کامل است بلکه معتقدیم که می تواند اقداماتمان را هماهنگ و پیوسته سازد.

بعضی از عناصر چهار چوب در حال تحوّل فکری ما مربوط به موضوع های مهمّی مانند مشارکت (Participation)، قادر نمودن افراد (Empowerment)، و اینکه در توسعه چه کسانی باید

پیشقدم باشند. مطالب کتب توسعه مملو از تأکید بر آنستکه پیشقدمان حقیقی توسعه باید خود مردم باشند و برنامه هائی که از مشارکت خود مردم استفاده نکنند محکوم به شکست اند. مطلبی که در اینجا مشخص نگردیده آنستکه آیا مفهوم طبیعت بشر که زمینه و زیر بنای بسیاری از افکار و استراتژی های توسعه می باشد با اصل اصیل

مشارکت هماهنگی دارد یا نه؟ برای مثال بجاست این نکته را بررسی نمائیم که به مردمی که از نظر مادّی فقيرند به چه نحو مي نگرند. البتّه استعمال واژه هائی مانند عقب مانده، نادان، و تنبل حدّاقل از دائره مذاكرات مؤدّبانه رخت بر بسته است. وليكن به نظر می آید که تصوّر بسیار رائج در مورد آنها آنستکه افرادی هستند بسیار نیازمند، مبتلا به سوء تغذیه که از فقدان بهداشت رنج می برند، مردمی که در سطح پائین تعلیم و تربیت بوده و در محلّه های نا مناسب زندگی میکنند، فاقد سرمایه بوده و به تكنولوژي مدرن دسترسي ندارند و قادر نیستند از سطح مصرف قابل قبولی بهره مند گردند. چطور انتظار میرود که چنین مردمی انباشته از مشکلات ييشقدمان فعّال توسعه باشند؟ چطور میشود افرادی را که چنین توصیف کرده ایم قادر و مختار به کار خود

نمائيم؟

در جواب به این سؤالات باید اقرار نمائيم كه البتّه براي رهائي از قيود پدر مآبی (Paternalism) در جهان اقدامات با ارزشی انجام گرفته است. ولكن برخي از راه حلهاي پيشنهاد شده تابع ایدئولوژیهائی است که خود سرچشمه مشکلات بیشماری بوده اند. آیا قادر و مختار ساختن مردم (Empowerment) به معنی آنستکه آنها را به سبقت جویانی سخت کار و خستگی ناپذیر، و سرمایه گزاران و كارفرماياني كه شديداً به جمع ثروت مشغولند تبديل نمائيم؟ يا لازمه برانگیختن آگاهی توده ها تمرکز و انحصار نظر آنها روی قدرت فردی و گروهي و تقلا براي دستيابي به آنست؟ آیا بالاخره فردگرائی و وقف به تنازع شدن این دو گروه هر دو آفریننده فرهنگی خود مدار نیستند؟

با ملاحظاتی از این قبیل باین نتیجه رسیده ایم که برای اینکه در کوششهایمان در ایجاد رفاهیکه عادلانه توزیع شده باشد مداومت داشته باشیم باید اعتقادات خود را درباره طبیعت بشر روشن نموده و از آن برای سنجش و کنترل تداوم اقداماتمان استفاده نمائیم و الآ همیشه در خطر انتخاب کردن نظرها و استراتژیهائی خواهیم بود که مغشوش کننده ذهن بوده و متناقض

با خود باشند. برای مثال از طرفی در آرزو و تقلاّی جهانی پر از صلح و رفاه بوده و از طرف دیگر این عقیده را که افراد بشر بردگان سود شخصی بوده و قابل اعتلاء به قلّه های شرافت که لازمه مقابله با چالشهای عصری جدید است نمی باشند به عنوان حقیقتی مسلّم که از نظر علمی به اثبات رسیده قبول می کنیم. در نتیجه برای اهدافی فعّالیت می کنیم که خود معتقدیم که دسترسی به آنها ورای مقاصد خود خواهانه ما است. آیا زندگی در چنین نناقضی سرچشمه اصلی فلج شدن اراده ها که امروز همه طبقات اجتماع را فرا گرفته نیست؟

برای اینکه خود را از این تناقض فلج کننده آزاد کنیم، از خود پرسیدیم آیا هیچ یک از تئوریهای رایج مانند ارثی بودن گناه بشر، فاسد شدن بی گناهان در اثر تمدّن، بشری که فقط یک پلّه از خدائی فاصله دارد، یا حیوانی که تابع مجموعه ای از نیازهای تسکین ناپذیر خود است، توسّط تاریخ نژاد بشر تأیید کردیده است؟ وقتی که نفوذ عشق، قدرت اراده در تسلّط بر نفس، تمایل قدرت اراده در تسلّط بر نفس، تمایل نه تعالی و توجّه به زیبائی را همراه با نلمی که بشریّت را در این مرحله دشوار تحوّلش احاطه نموده توأماً ملاحظه نمودیم، تصویری از طبیعت

نه حیوان بلکه انسانی بود با دو طبیعت متفاوت و مجموعه ای از نیرو های مکمّل که این طبیعت را مرتّباً شکل میدهند.

وقتى باين نتيجه دست يافتيم ديگر نمی توانستیم انکار نمائیم که ما انسانها وارث ميليون ها سال تحوّل صفات متعلّق به عالم حيواني بوده ايم. اکر چه در حيوانات اين خصوصيات نه بد است نه خوب بلكه فقط از ویژکیهای لازم برای بقای فردی و جمعی آنهاست، امّا در مورد انسانها این صفات زیربنای واقعی ساختمان جامعه بشری را تشکیل نمی دهند. بالعكس شواهد فراوان تاريخي و تجربه نشان میدهد که ما به علاوه دارای طبيعت روحانى والاترى هستيم كه به تدریج برای ما ممکن ساخته تا در عین حال که احتیاجات مادّی را در حدّ مناسب درک کرده و ارضاء می نمائیم از مقتضيات عالم حيواني فراتر رويم. هیچکدام از طرز فکرهای معمول راجع به طبيعت جسماني ما مانند طرد آن، احساس تقصير، قبول بي تفاوت و یذیرای آن، یا دلبستگی و عشق زیاد به آن باعث تعالى ما نميشوند. تلاش ما باید در آن باشد که بر محدودیّت هائی که توسّط نیازهای بقا بر ما تحمیل میشود فائق آئیم. باید یاد بگیریم که خواهش های حیوانی را کنترل کنیم و

صفات طبیعت عالی مانرا که برای ظهور و نمایش خود تلاش میکند توسعه دهیم. این وظیفه ایست که هر فردی باید از عهده آن بر آید و در عین حال برای تحوّل جمعی نژاد بشر نیز ضروری است.

در حالیکه وجود طبیعت دانی بشر را قبول داریم سعی نموده ایم تا همه استراتژیهای سازمان خود را روی عقیده محکم نجابت و شرافت نوع بشر استوار نمائیم. اگر چه این عقیده بر اصول دینی استوار است ولکن طرح و اجرای چنین استراتژی هائی به مقدار زیادی به متد های علمی وابستگی دارد.

این گفتار گروه دیگری از عناصر چهارچوبه فکری ما را بخاطرم آورد که امیدوارم بعضی از خصوصیات آنها را برای بررسی دقیق شما ذکر نمایم. این عناصر مربوط به درک ما از نقش دانش در توسعه است.

در تفکّرات و بررسیهای اوّلیه خود در فوندائک بایسته بود این حقیقت را قبول نمائیم که مادّیگرائی (Materialism) چه به طور متقاعد کننده ای تعریف شده باشد و چه در زیر فرضهای ضمنی پنهان شده باشد، بهر صورت از این اعتقاد ریشه میگیرد که بخش اصلی وجود انسانرا فعّالیت اقتصادی تشکیل داده و همه روند

های دیگرزندگی فردی و اجتماعی هر یک به نوعی تابع این روند اصلی بوده و اهمیّتشان در رابطه با آن است. به خصوص دانش که اغلب با اطّلاعات مشتبه میشود ارزش خود را بیشتر در توانائیش در سهیم شدن در رشد اقتصادی بدست آورده و اکثراً فقط به عنوان منبع لازم دیگری برای تولید شناخته میشود.

از اصول اساسی چهارچوبه فکری ما اعتقاد به آنستکه آن دسته از تئوریهای توسعه که از مادیگرائی جزمی ریشه گرفته اند نمی توانند موجب بهزیستی و رفاه گروه بسیاری از افراد بشر شوند، چه که ظلم اقتصادی و سیاسی جزء لاينفک ديد مادّی راجع به وجود انسان هاست. هر چقدر هم که کوشش بر ضد بدبختیها دلیرانه باشد، ظلم که علّت اصلی این بدبختی هاست به یکی از فرمهای هزار گونه اش مستولی می گردد. مگر آنکه طبیعت روحانی بشر مورد قبول واقع شده و به آن اجازه داده شود تا مسير و جهت رشد را تعيين نماید. امّا اکر تولید مادّی و مصرف را بدون آنكه اهميتشانرا انكار نمائيم بکناری بگذاریم، مرکز و محور زندگی اجتماعي چه خواهد بود؟ نتيجه اي که ما بآن رسیدیم آن بود که یک سیستم فکری که معترف به بعد روحاني وجود بشر است ايجاد وكاربرد

دانش را مرکز روند زندگی اجتماعی قرار میدهد. اگر چه تولید و توزیع عادلانه ثروت لازمه این روند اند نمی توانند به خودی خود هدف و غايت بشمار روند. بنابراين پيشنهاد میکنیم که یکی از مسائل اساسی برنامه های توسعه اجتماعی و اقتصادی باید اعطای حقّ به توده انسانها نه فقط برای دسترسی آنها به الطلاعات بلكه براى مشاركت كامل آنها در ایجاد وکاربرد دانش باشد. برای اینکه این مشارکت ممکن شود باید بعضی از مدل های ایجاد دانش و کاربرد آنرا که در دنیای امروز معمول بوده و امروز به عنوان "دانش علمي مدرن" اغلب در دانشگاه ها و مراکز تخصّصى كشورهاى صنعتى رايج است رها نمود. تقلید از این مؤسّسات در مناطقی که "جنوب" نام داده شده تا درجه ای در اشاعه این مدل ها شرکت دارد. آنچه از این تحقیقات به دقّت بررسی شده و از این سیستم توسعه به اکثر مردم دنیا میرسد، تحصيلات رسمى ناكافي، دستورالعمل های سازمان های دولتی و غیر دولتی در مورد کاربرد درست بسته های تکنولوژی، و انواع دوره های آموزشی کوتاه مدّت راجع به جنبه های مختلف زندگی مدرن است كه توده انسانها بايد اجباراً به آن ملحق

شوند. به علاوه مردم تحت تأثیر تبلیغات تجاری، سیاسی و فرهنگی گروه ها و سازمانهای فراوانی که دائماً برای جلب توجّه رقابت میکنند قرار میگیرند.

کسی منکر لزوم وجود مراکز عالی در عالم که به تحقیق و توسعه در مرزهای علم مدرن اختصاص داشته باشند نیست. همچنین واضح است که باید مجاری و راه های مفید و مؤثّری برای اینکه افراد و جوامع بتوانند خدمات بهداشت، آموزش و پرورش و تولید بهداشت، آموزش و پرورش و تولید آنچه اغلب مورد غفلت قرار گرفته آنیجه اغلب مورد غفلت قرار گرفته واقعیت های پیچیده اجتماعی، فراتر از آموزش و ارائه خدمات، محتاج به ایجاد دانشی جدید از طریق تحقیقاتی مؤثّر و یویاست.

به علاوه منطقی به نظر نمیرسد که فکر کنیم باید چنین تحقیقاتی صرفاً توسّط دانشمندانی انجام گیرد که خارج از جمعیّتی قرار دارند که برای توسعه اش کوشش میکنند. باید قابلیّت و توانائی خود مردم در ایجاد و کاربرد دانش نه فقط در صفوف مقدّم علوم جدید و صنعت، بلکه در زمینه هائی که علوم طبیعی و اجتماعی باید با مشکلات خاصّ مردم مقابله کنند توسعه داده

شود. به نظر ما لازمه این امر آنستکه در مناطق مختلف دنیا باید نظام ها و سازمانهای (Structures) جدیدی را به عنوان عناصر لازم سیستم جهانی آموزش و پرورش و تحقیق بوجود آورد. اگر فعّالیت های این عناصر موفّقیت آمیز باشد، مدل کنونی جریان دانش را در جهان از هم پاشیده، توسعه را از روند مخرّب و ظالم مدرن شدن رها نموده و آنرا به طرف قلمرو پیشرفت واقعی فرهنگی سوق خواهد داد. در حقیقت ایده دانشگاه توسعه جامع که در ابتدای سخنانم به آن اشاره نمودم برای جوابگوئی به این چالش بوجود آمده است.

چنانچه قبلاً ذکر نمودم هدف من در اینجا معرّفی برنامه سازمانی که به آن متعلّق هستم نیست ولیکن برای روشن نمودن طرز کار و نحوه اجرای عقایدی که اظهار نموده ام، به خصوص آنهائیکه به نحوه اشاعه دانش مربوط میشوند، اجازه میخواهم به طور میشوند، اجازه میخواهم به طور متدلوژیکی نگرشمان راجع به توسعه متدلوژیکی نگرشمان راجع به توسعه اشاره کنم و برای شما توضیح بدهم یک منطقه و ورود به مرحله جدیدی از اتساع اکنون فوندائک این نگرش (Approach) را چگونه تعریف میکند.

را در منطقه ای از کشور بر اساس موافقت نامه ای بین فوندائک و یک سازمان غیر دولتی بومی استوار میکند. این منطفه که از یک ناحیه قابل دسترسی از دهات مختلف تشکیل شده معمولًا از مشخّصات معيّن (و مشابه) زیستی، فرهنگی و سیاسی که دقيقاً تعريف كرديده بهره مند بوده و احتمالًا مي تواند شامل چند شهرک و یکی دو شهر هم باشد. در چنین منطقه ای متشکّل از شهر و ده دانشگاه روشهای معمول فعّالیت های فردی، گروهی و اجتماعی را که جمعاً زندگی اجتماعی، سیاسی و فرهنگی ساکنین منطقه را نشان میدهند مشخص مینماید. سیس روند های یادگیری را که به تحوّل این روشها به منظور بهبود رفاہ تمامی مردم کمک میکند، یکی پس از دیگری، بکار می اندازد. دانشگاه در یادگیری خود درباره امور و اقدامات مهم اجتماعی و تحوّل آنها اهمیّت زیادی، هم برای ایجاد منابع انسانی، و هم برای پیشبرد قابلیّت و توانائی سازمانها، که هر دو برای جمعيّتي که بايد به تدريج پيشرو حقيقي توسعه خود باشند لازم اند، قائل است.

روند یادگیری که رسماً طرّاحی شده شامل عمل، تحقیق و آموزش است که تؤاماً یک سری اقدامات هماهنگ

به هم پیوسته را تشکیل داده و باید در همان فضای اجتماعی که مردم به انواع اقدامات و عملیات اساسی برای پیشرفتشان مشغولند انجام گیرد. دانشگاه باید تقریباً در همه مراحل اقدامات اجتماعی حضور داشته، مردم را همراهی نموده، و به سازمان دهی دانش موجود و ایجاد دانش جدید و ارائه ثمرات یادگیری سیستماتیک به جامعه و سازمانهایش بپردازد. در اینجا با ذکر چند مثال این روش را روشنتر می نمائیم.

در منطقه نمونه ای که دانشگاه توسعه جامع در آن فعّالیت دارد یک سری تجارب و عملیات مرسوم، نحوه تولید محصول و حیوانات را تعیین میکند. از جمله نهادها و مؤسّساتی که این نوع تولید را تقویت می کنند عبارتند از: سیستم مالکیّت زمین، خانواده تسیستم مالکیّت زمین، خانواده تکنیکی دولت. این فعّالیتها دو نوع اند، آنهائیکه مبنی بر معلومات سنّتی بوده که طی قرن های متوالی تحوّل نموده اند و دیگر فعّالیت های جدیدی که تحت فشار تجدد و مدرن شدن بکار گرفته شده اند.

روشهای سنّتی از منطقی اطاعت میکنند که طی هزاران سال به اقتصاد روستائی ربط داشته است. این منطق بر ارزش گزاری بر خودکفائی، استفاده

مطلوب و متناسب از منابع محلّی، حفظ این منابع، شرکت تمام اعضای فامیل در فعّالیت های تولیدی، تعادل طويل المدّت سيستم هاى طبيعى محيط زيست، تنوّع محصولات و حیوانات، و روابط متقابل و نزدیک با واحدهای مشابه تولید در دیگر دهات منطقه مبتنی است. این نوع تولید نمی تواند در اقتصادی روستائی که در حال نابودی است روی یای خود بایستد، و دانشگاه بدون شک شاهد بحرانی بزرگ در مزارع كوچك منطقه است. اين بحران خود را توسّط پدیده های مختلفی ظاهر می نماید که بعضی از آن به سادگی قابل تشخيص بوده، مانند زوال خاكها و افزایش شدید آفات، و بعضی دیگر از نظرها پنهانند مانند ضايع شدن امکانات ژنتیکی و ضعیف شدن رشته های همبستگی و ارتباط با طبيعت.

البتّه ممکن است کسی ادّعا نماید که در جامعه مدرن دیگر جائی برای تولید در مزرعه کوچک نیست و بهتر است گذاشت تا مزارع کوچک خود بخود از بین بروند. چنین ادّعائی اگر هم صریحاً اعلان نشده باشد ولی در حقیقت در چند دهه اخیر هدف برنامه های مدرن سازی در اکثر کشورها بوده است. صرفاً تفکّر در شرایط نقاط

حاشیه نشین و فقر زده شهر های بزرگ که روستائیان بآنها مهاجرت کرده اند مصيبت نابودي محيط زيست كه همه كره زمين را تهديد مي كند ما را متقاعد می نماید که این روش برنامه های توسعه اجتماعی و اقتصادی بسیار غیر منطقی بوده است. با رد این روش، دانشگاه توسعه جامع روندی از یادگیری، تجربه، تحقیق و آموزش را در منطقه به کار انداخت تا به جستجوی سیستمهای جایگزینی برای تولید در مزارع کوچک بپردازند. البته جستجو براي سيستمهاي توليد جایگزین به خاطر تعلّق ما به گذشته نبوده و هدف ما حفظ روشهای سنّتی فقط برای حفظ آنها نست. به همان ترتيب منظور ما صرفاً ارائه آخرين بسته های تکنولوژی که احتمالاً بر طبق ييشرفته ترين متد هاي تكنيكي روي بعضى از مزرعه هاى منطقه امتحان شده باشد نيست. بلكه وظيفه ما کمک به ایجاد منطق تولیدی پویا و جدیدی است که در عین حال که عناصر مورد لزوم روشهای قبلی را در بر دارد با مقتضیات زندگی جدید که همه افراد بشر باید به آن وارد گردند می نماید. مطابقت داشته باشد. همزمان با رشد تدریجی این منطق، مجموعه ای از تحقيقات تكنيكى و اجتماعى به شدّت دنبال گردید تا سیستمهای

مناسب توليد را كشف نموده، تکنولوژی مناسب را تعیین کرده، و سازمانهای مورد لزوم را ایجاد و تقویت نماید. مسلّماً این تحقیق و عمل با مشارکت خود مردم انجام میشود. با همکاری متخصّصین دانشگاه و کشاورزان آزمایشهای لازم برای توسعه سیستمهای فرعی مجزّا (Subsystems) طرح و اجراء میگردد تا بعداً این سیستمها بر حسب شرایط یک یک مزارع منطقه با يكديكر ادغام شوند. ولكن هدف اين يژوهش توسعه، انطباق و کاربرد تکنولوژی خاصّی نیست. باید تمامی فرهنگ تکنولوژی و علمي مردم پيشرفت حاصل كند و روند یادگیری با توجّه به این موضوع به کار انداخته شود. به علاوه اگر چه توجّه اوليه اين روند به فرهنگ مادّي است، دانشگاه از این نکته غافل نیست که هميشه انتخاب نوع تكنولوژي تحت تأثیر سیستمی از ارزشهاست. بنابراین پژوهش، آموزش و عمل همگی با توجه به تأثير روحانيّت در زندگي فردي و اجتماعی انجام کرفته که دانشگاه به شروع و پرورش آن در منطقه کمک

مثال دیگری از روند یادگیری که توسّط دانشگاه در منطقه ای ترویج داده شده مربوط به روشهای کار و مؤسّساتی است که سیستم آموزش و پرورش را

تعبين ميكنند. پژوهش، عمل و آموزشی که در این زمینه انجام میشود، متوجّه به ایجاد تغییرات عمیقی نه تنها در شکل ظاهر بلکه در محتویات آموزش و یرورش است. از همان اوائل یکی از دلائل تأسیس دانشگاه توسعه جامع افزايش شديد سطحي بودن آموزش و یرورشی بود که به اکثریّت كودكان و جوانان جهان امروز ارائه میشود. نتیجه این آموزش اغلب تفکیک نمودن (Fragmrntation) فكر محصّل و نتيجه نهائي آن توافق او با خلاء اجتماعی و روحانی است که مشخّصه جامعه امروزی است. بنا بر این هدف روند یادگیری باید ایجاد نوع های دیگر آموزش و پرورش باشد که به محصّلین هدف اخلاقی دو جانبه ای را اعطاء نماید: یکی آنکه مسئولیّت رشد عقلانی و روحانی خود را بر عهده بگیرند، و دیگر آنکه به طور قابل ملاحظه ای در پیشبرد تحوّل اجتماعي شركت نمايند.

در اغلب سیستمهای آموزش و پرورش، محصّلين دركلاسهائي شركت ميكنند که موضوع درس آن به نحوی تهیّه شده که مبتنی بر تفکیک و تقسیم دانش به رشته های مختلف است. از آنجائیکه دانش به عنوان مجموعه رشته های علوم طبیعی، علوم اجتماعی، هنرها، علوم انسانی، و

رشته های حرفه ای مثل مهندسی و پزشکی تعریف گردیده این تقسیم بندی لازمه دانش شناخته میشود. در نتيجه محصّلين سال به سال انباشته ای از اطّلاعات را درباره هر یک از این موضوعات بدون فهم درست مفاهیم سازنده و نظام دهنده رشته مربوط به آن در ذهن خود جمع می کنند. اگر هم شانس آنرا داشته باشند که با کوششهای معلّمی با استعداد به سطح قابل قبولی از فهم موضوع برسند، به ندرت دانش را به عنوان یک کلّ به هم پیوسته درک نموده و یا ذهن خود را به اندازه کافی نظام میدهند تا به پژوهش واقعیّت پرداخته و در بازآفرینی مستمرّ آن شرکت نمایند. این مشکلات فقط در مورد سیستمهای سنّتی آموزش و یرورش که بر اساس یادگیری طوطی وار بنا شده صادق نيست، بلكه همچنان در روشهای شناخته شده ای که مدرن انگاشته شده اند و در آنها کوشش زیادی برای بنای اعتماد به نفس، نه روی دانش استوار و مفید، بلکه بر روی لايه ظريفي از خيال به عمل آمده بيشتر مشاهده میگردد.

دارد که برنامه ای را که برانگیزنده خلاقیّت و مشوّق اقدامی با نظم و ديسييلين باشد در سطوح مختلف

آموزش و يرورش يعنى كودكستان، دبستان، دبیرستان و دانشگاه طرح و اجراء نماید. در این برنامه به خصوص در سطوح اوّل تا سوم موضوع های درسی سنّتی به کنار گذاشته شده و فعالیتهای آموزشی معلومات رشته های مختلف را چنان با هم ادغام نموده اند که هم به فهم عميق و هم به پرورش فضائل عالى روح انساني منجر كردد. این فعّالیت ها تأکید بر توسعه آن دسته از استعدادات و قابلیّت های علمی، هنری، تکنیکی، اجتماعی، اخلاقی و روحانی دارند که محصّلین را بر پیگیری مجدّانه دو هدف اخلاقی ذکر شده (فهم عميق، و پرورش فضائل عالى روح انسانى \_ مترجم)، بر طبق نیازهای هر مرحله از زندگی خود، قادر سازد.

به طورکلی سطح فکری و عقلانی این فعّالیت های آموزشی بالاتر از فعّالیتهای مشابه سیستمهای آموزش و يرورش در بيشتر کشورهاست و در ميان مردمی که از نظر فرهنگی برای دریافت آموزش دقيق و مشكل آماده شناخته نشده اند به موفقیّت های بزرگی نائل مىشود.

روند یادگیری مورد بحث سعی در آن روند علمی دیگری که دانشگاه توسعه جامع در منطقه ای نمونه به کار انداخته به تقويت اقتصاد محلّى مربوط میشود. در اینجا توجّه ما به

فعالت های اقتصادی در سطح کوچک است مانند کشاورزی، دامیروری، آماده سازی مواد، و تولید، و انواع خدمات از جمله فروش و بازاريابي. آنهائيكه به اين فعّاليت ها و کسب و کارهای کوچکی که به آن وابسته است مشغولند قربانيان نيروهاى اقتصادى و اجتماعي ميشوند كه بسيار قوی تر از آنند که بتوان با اقدامات و چاره جوئی های نامنظّم و بی برنامه بر آنها فائق آمد. آنچه لازم است استقرار سازمانها و روند هائی است که مجسّم کننده روح همبستگی بشری باشد. تقويت اقتصاد محلّى، به عنوان يک روند یادگیری، جویای کشف سيستماتيك طرزكار چنين سازمانها و تعیین فرم انواع فعّالیت های اقتصادی می باشد.

دانشگاه توسعه جامع در کاربرد پژوهش، عمل و آموزش برای تقویت اقتصاد محلّی با آن مکاتب فکری که به جستجوی راه حلّ جایگزینی برای تئوریهای اقتصادی رائج و غالب امروز هستند همگام است. پرورش ابتکار فردی را در محدوده همکاری و همبستگی و رابطه متقابل انجام میدهد، نه در رقابت و فرد پرستی خشونت آمیز. انجام وظیفه مفید و مطلق بی چون و چرای امور انسانی

نمی شناسند. به هم پیوستن منابع مالی و تکنیکی را با آموزش و پرورش مادّی و روحانی ممکن می یابد تا بتواند بخشهای جدید را به ایجاد ثروت، نه ضرر دیگران، بلکه برای خیر همه مردم منطقه به کار اندازد.

باید این نکته را ذکر نمائیم که این روند و روند های یادگیری که در هر منطقه باید به کار گرفته شوند از تجاربی بهره میگیرند که دانشگاه توسّط فعّالیتهایش در میان گروه رو به افزایشی از مردم مستمرًّا اندوخته است. چنانکه در اوّلین سالهای ایجادش فوندائک معلومات بسیاری راجع به ماهیّت و روشهای روند های مختلف به دست آورده و برای بسیاری از مشكلات مهمّ به جستجو و يافتن راه حلّ یرداخت و برنامه هائی مناسب با هر منطقه در مورد پژوهش، عمل و آزمایش به وجود آورد. سپس به تدریج سازمانها و مؤسّسات بیشتری با دانشگاه توسعه جامع مشارکت نموده و ایجاد و کاربرد دانش در شرائط كوناكون مختلف ادامه پيدا كرد. امروز به تدريجي كه شبكه كاركنان فوندائك توسعه می یابد، مهمترین نقشی را که این مؤسّسه برای خود قائل است سیستماتیک نمودن دانشی است که توسّط کوششهای سازمانهای مستقل که هر یک روی توسعه منطقه خاصّی

تمركز كرده اند ايجاد كرديده. همچنين باید ذکر نمائیم که تأکید دانشگاه توسعه جامع روی روند یادگیری چنان ساده لوحانه نيست كه پيشنهاد نمايد که تنها یادگیری برای توسعه جمعیّتی کافی است. در هر جامعه ای نیروهای اقتصادی، سیاسی و فرهنگی قدرتمندی در کارند که جهت تغییر را تعیین نموده و بسیاری از آنها به نحو غیر قابل انکاری ستمکارند. علیرغم این موضوع اشتباه است اگر قدرت نهفته نیرو های مثبتی را که حتّی در جوامع در حال متلاشی شدن درکارند ناچیز شماریم. دانشگاه توسعه جامع استقرار روند یادگیری را وسیله ای برای تكثير و تقويت اين نيرو ها ميداند.

در اینجا با معرّفی بعضی از عناصر چهار چوبه فکری که راهنمای کوشش های ما در زمینه توسعه بوده سعی نمودم بینشی راجع به اینکه چگونه یک استراتژی توسعه پیوسته و هماهنگ میتواند از علم و دین به عنوان دو منبع معرفت و مکمّل عنوان دو منبع معرفت و مکمّل عناصر ذکر شده مربوط به مشارکت و سهم و نقش دانش بوده. سپس توضیحی راجع به روش و نگرش فوندائک برای به مرحله عمل در آوردن این ایده ها با شما در میان

مختصراً مطالبي راجع به مفهوم توسعه ارائه دهم. فکر میکنم همگی در این عقیده مشترکیم که روند توسعه اجتماعی و اقتصادی مردم جهان بسیار پیچیده تر از آنستکه بتوان به سادگی آنرا تعریف نمود. با وجود این باید خصوصیات این روند تا حدّی تعریف کردد. فوندائک توسعه را بخشي از روند بزرگتری می شناسد و آن ساختن تمدّنی جهانی است که در آن بین ابعاد روحانی و مادّی وجود انسانی هماهنگی و پیوستگی لازم حاصل گردیده است. ما هدف جمعی نوع بشر را پیشرفت چنین تمدّنی میدانیم و به همان منوال هدف زندگی فردی را كسب صفات والاى بشر مي شناسيم. توسعه در این مرحله اولیه میدانی است برای کوشش کسانی که هدفشان قادر ساختن (Empowerment) همه نوع بشر هم از نظر روحانی و م از نظر مادی است تا بتوانند در روند سازندگی این تمدّن شرکت نمایند.

یکی از جنبه های کوشش برای قادر ساختن مردم جهان، فراهم آوردن وسائل مادی آنهاست که لازمه چنین امر عظیمی به شمار میرود. رشد اقتصادی نه تنها برای توسعه لازم است بلکه غیر قابل اجتناب می باشد. چنانکه دیده میشود چالش در آنستکه

چنان علم اقتصادی را به وجود آوریم که بتواند توجیه نماید چگونه وسائل مادًى ايجاد بشوند، عادلانه توزيع گردند و به نحو صحیح به کار گرفته شوند تا به اهدافي عالى تركه واضحاً تعيين كرديده اند نائل كرديم. پنهان کردن سیستم کامل ارزشها در زیر فرضيه ها و دستورالعمل ها مناسب و کافی نیست. به خصوص اقتصادی که بر محور فعَّاليت هاي تصميم گیرنده ای خود مختار که تنها هدفش حدّاکثر ترضیه شخصی است بنا شده، باید متروک گردیده به کناری گذاشته شود. جستجوی راه حل های جایگزین مقابله نمود. باید در سطوح مختلف انجام گیرد. در سطح گروهی مثل ما این جستجو عبارت از کار طاقت فرسای تقویت اقتصاد محلّى با استفاده از بهترين وسائل علمی است که در دسترس داریم. در این سطح اقتصاد جهانی یا ایجاد کننده فرصت ها بوده و یا راه را بر رفاه می بندد. در حالیکه مردم ما می آموزند چطور از فرصت ها استفاده نمایند، و بر مشکلات فائق آیند، سازمانهای دیگری با امکانات بیشتری در سطح جهانی باید به طور کامل پایه های بنیادی و تئوری فعّالیت های اقتصادی جهانی را مورد امتحان و بررسی مجدّد قرار دهند. چنانچه امروز تعداد زیادی از افراد و سازمانها شروع

به این کار کرده اند. در هر سطحی کار کنیم وظیفه ما توجّه به میراثهای دینی بشریّت است تا بتوانیم درباره فعّالیت و نفوذ روح انسانی بینش وسیع تری بدست آوریم. باید بیاموزیم چگونه از منابع انرژی روحانی ( Spiritual منابع انرژی روحانی ( Spiritual راضی به رفتار خودخواهانه که حاصل راضی به رفتار خودخواهانه که حاصل وزییّت به کار بردن دیانت و علم به عنوان دو سیستم دانش مکمّل بیشتر از وقتی نیست که باید با چالش بررسی و مقابله نمود.

مطمئن هستم که شما در این امر با من موافقید که کسانی از ما که سعی نموده اند با این چالش مقابله نمایند پیشرفت قابل ملاحظه ای را در این مورد چندان ساده نیافتند. بسیاری از مشکلات ما به خاطر قضاوت غیر صحيحمان در مورد علم و دين بوده. نظم هائی که ما در آن پرورش یافته ایم هر یک راجع به علم دید خاص خود را دارند که اغلب برای وظیفه ای که در پیش داریم مناسب و کافی به نظر نمیرسند. همچنین نظرگاهی که راجع به دین به ما به ارث رسیده ناقص و ضعیف بودہ و اغلب با تعصّب شکل گرفته است. محیط کار ما که در سطح جهانی توجّهش منحصر به عقل و فکر

بوده، هنوز کلاً بنایش بر فلسفه عینیّت کرائی (Positivism) است، علی رغم اینکه اکنون در بسیاری از مجامع کسی را عینیّت کرا نامیدن توهین شمرده میشود. ادّعای کسانی که همه چیز را به نقش قدرت تقلیل میدهند فقط به پریشانی فکر می افزاید. ما به چنان مفهومی از

علم احتیاج داریم که پیچیدگی فعّالیت های علمی را در نظر داشته باشد بدون اینکه به خاطر دخالت دادن نسبیّت گرائی (Relativism) افراطی و پوچ در مباحث فکری، به تضعیف علم بیردازد.

تصميم ما در نگرش به علم و دين به عنوان دو سیستم معلوماتی مکمّل یکدیگر کوششی است برای حرکت در این جهت. این دو سیستم آنطور که به ما معرّفی شده اند آنقدر با هم غیر مشابه نیستند. درست است که مشاهده عینی، استقراء، تھیّه فرضیّه، و آزمایش پیش بینی ها از عناصر اصلی متد علمي به شمار ميروند، ولي اين عناصر در امور دینی هم البتّه با هیأت های متفاوت و در سطوح متفاوت شدّت و جزميّت وجود دارند. به همين ترتيب ايمان فقط به دين تعلّق ندارد. علم هم بر روی عناصر ایمانی، به خصوص ايمان به وجود نظم در جهان، و به توانائی ذهن بشری در توضیح طرز کار

این نظم بنا شده. ایمان ما به اینکه مردمی که با آنها کار می کنیم می توانند توسّط دیانت اصول روحانی را درک نموده و در ساختن تمدّنی که مجسّم کننده این اصول باشد مشارکت نمایند همانند ایمان ما به آنستکه آنها می توانند توسّط علم، قوانین طبیعی را فهمیده، مهارت های سازمانی و تکنیکی را کسب نموده و کیفیّت زندگی شان را بالا ببرند.

در اینجا احساس میکنم باید حتماً ذکر نمایم که وقتی من و همکارانم به گذشته خود نظر می افکنیم، در می یابیم که مشکلاتی که به خاطر فقدان نگرش علمی و متد های علمی داشته ایم به همان اندازه مشکلاتی بوده که به خاطر قصور روحانی داشته ایم. همه ما تمایل به این داریم که از علم، به خصوص به خاطر عرضه های تكنولوژيش به عنوان يک وسيله استفاده نمائیم. امیدوارم که کوشش برای داخل نمودن روحانیّات در این معادله به اضافه نمودن دين به عنوان وسیله ای دیگر منتهی نگردد. ما و مردمی که به آنها خدمت می کنیم در تلاشمان در اینکه طرز تلقّی ها، مدلها، و قضاوت های ذهنیمان را، هم از نظر علمي، و هم از نظر تئوري، به زندگیمان و همچنین به کوششهایمان در توسعه پيوند دهيم اشكال داريم.

هیچ وقت این مشکل بیشتر از لحظاتی که مجبوریم راجع به انتخاب تکنولوژی تصمیم بگیریم خود را نشان نمی دهد. در این موارد تمایل ما بر آنستکه، نه از طریق علمی، بلکه كوركورانه عمل نمائيم. حتّى وقتى راجع به تکنولوژی مناسب، متناسب با محیط زیست، و معطوف به رفاه بشر فکر می کنیم، یک حالت درماندگی بر ما مستولی میشود. چنان عمل می نمائیم که کویا تکنولوژی خودمختار است حتّى اكر به آن معتقد نباشيم. به طوريكه شخصي میگفت معتقدیم که فرانکنستاین (Frankenstein) توسّط انسانی ساخته شده بود که اختیار داشت که او را خلق نکند ولیکن در عین حال او یک قدرت غير قابل اجتناب طبيعت بودكه بوجود آمده بود. این دوکانگی و احساس واماندگی بحث ما را در مورد پايداري بسيار مأيوس كننده ميسازد. آیا ممکن است مردم را قادر ساخت تا فرداً و جمعاً در انتخاب تكنولوژي با دقّت و کوشش عمل نموده یا حتّی به طریق علمی رفتار نمایند؟ برای مثال وقتی دنیس کوله (Dennis Goulet) آنچه را که ما ممکن است تکنولوژی غربی با اندیشه علمی بنامیم مورد امتحان قرار میدهد، از بعضی خصوصيّات نهاني آن كه عميقاً

جوامعی را که آنرا به کار می برند تحت تأثیر قرار می دهد پرده بر میدارد. او در کتابش به نام "قول غیر مطمئن" (۵)(۵)(۵) (۲) (۲) (۲) نوع از این ارزش ها (خصوصیات) را مورد آزمایش قرار میدهد: اوّل: روش خاص عقلانیّت اوّل: روش خاص عقلانیّت را مانند مسئله ای می بیند که میتوان آنرا به تکّه های مختلف تجزیه نموده و در آن دخل و تصرّف نموده اثرات آنرا اندازه گیری کرد. او احساس میکند که در این طرز تفکّر، بررسی و تحقیق و

تصدیق جای حقیقت را میگیرند. دوّم: نقطه نظر خاص در مورد کارآئی به عنوان مقایسه محصول با مقدار موادّ لازم برای تولید آنست. آنچه برای محاسبه موادّ لازم به کار میرود معمولاً مقداری از متغیّرات کوچک مثل کار، زمان، سرمایه و غیره است، در حالیکه انواع عوامل اجتماعی تماماً به عنوان امور خارجی (Externalities]) تلقّی شده و در نظر گرفته نمیشوند.

سوّم: تمایل تکنولوژی غرب به ارائه رل حلّ کننده مشکلات امور طبیعی و انسانی است، در نتیجه به خاطر عجله در انجام امور، همگامی با طبیعت و توجّه به آن غیر ممکن دیده میشود. چهارم: چنانکه گوله وصف میکند

نگرش پرمته ای (Prometheus) اغراق آمیز در مورد طبیعت است که در آن نیروی های طبیعی و سازمانهای انسانی توسّط استادان تکنولوژی به عنوان موادّی برای استفاده و دستکاری که ارزش وجوديشان فقط در مفيد بودنشان است دیده میشوند. منظور از بیان این عقائد این نیست که سازمان ما به طور کلّی با همه این (خصوصیات)مخالفت دارد، و یا اینکه تکنولوژی غرب را باید ترک نمود، بلكه آنچه ميخواهم توضيح دهم لزوم کوششی است در زمینه تکنولوژی برای رهیابی به توسعه ای که میخواهد پیوسته و با جدیّت علم و دین را به عنوان سرچشمه های دانشی که به تعریف استراتژی و برنامه هایش کمک می کنند به کار برد. کسانی از ما که در میان مردمی ستم کشیده از نتايج كنوني توسعه كار ميكنيم اين حق را داریم که بپرسیم آیا با تعدیل یک سری ارزشها نمی توان تکنولوژی مناسب تری را ایجاد نمود که نه فقط ارضاء كننده احتياجات كوچك اوّليه بوده بلکه بسیار پیشرفته باشد؟ و به جای اینکه اکثریّت مردم را حاشیه نشين سازد قادر به چند برابر نمودن نیروهای انسانی باشد؟ اگر موضوعات دقيق سنجيده نشوند، اكر ارزشها روشن نگردند، اصولاً چطور میشود چنین

سؤالهائي را مطرح نمود؟ درباره چهارچوبه فکری هر سازمانی که میخواهد در توسعه منطقه یا کشوری تلاش صحيح نمايد بايد موضوعات بیشتری را که من در اینجا ذکر نکرده ام مطرح نمود. در این فرصت فقط توانستم چند ایده بسیار مهم و اساسی را به عنوان سهم خود در برگزاری این جلسه در مورد علم، دین، و توسعه با شما در میان بگذارم. همانطور که قبلاً بیان کردم در چهار چوبه فکری که از آن سخن میگوئیم تأکید بر روند پرورش استعداد و قابلیّت ( Capacity building) در افراد، جوامع، و سازمانهای اجتماعی است. اگر بخواهيم در اين تلاش موفّق شويم احتياج به يک سيستم آموزش و پرورش (Pedagogy) داریم. اجازه بدهيد آنرا پداکوژي قادر نمودن اخلاقی (Moral empowerment) بناميم. أكر بخواهيم توانائي و استعداد عالی ترین سازمانهای خود را در اتّخاذ سیاستهای مناسب پیشرفت داده، خود را به طرح و اجرای برنامه های مناسب قادر سازیم، و در مردم دنیا استعدادات و قابلیّات تغییر دادن زندگی شان و مشارکت در ساختن جامعه بهتری را ایجاد نمائیم، این پداکوژی است که به آن احتیاج داریم. این پداکوژی است که عملی است، می تواند

روحانی و مادّی را در هم ادغام نماید، هم نظری است و عم عملی، فردی و اجتماعی است، و میتواند جوابگوی تقاضاهای عقل و قلب بشر هر دو باشد. كافي نيست كه اين پداگوژي فقط در اقدامات اجتماعی برای بزرگسالان به کار رود، بلکه باید توسعه پیدا کرده و پداکوژی آموزش و پرورش رسمی گردد، زیرا فقط از این طریق نسل های جدید قیام نموده، پیشروان توسعه پايدار گرديده، و ترويج بی ارادگی و تحمّل تحت عنوان آموزش و پرورش بانتها خواهد رسید. یکی از محصّلین دهات کوچک که دوره دبیرستان را می گذرانید و تصمیم در آنجا کار و پول وجود داشت. گرفت از نو در برنامه "یادگیری با بعداً (در این برنامه) به کشف روابط کمک مربّی" (Tutorial) که توسّط فوندائک ارائه شده بود شرکت نماید درباره این روند قادر سازنده و اختیار دهنده (Enabling Process) چنین گفت: وقتی من در دبیرستان بودم، نسبتاً بی تفاوت و بی اراده بودم، به هیچ وجه خلاق و آفریننده نبودم، نمى توانستم فراتر از نوك دماغم فكر کنم. همیشه منتظر بودم که از بالا به من دستوری برسد تا بتوانم بکاری دست زنم. ولي (در اينجا) محصّلين خلاق ترند و فرصت بیشتری برای فکر کردن، توسعه دادن فکر خود، و گروههای مردم، آنهائیکه باید خسارت خواندن دارند.

تعمّق، تفكّر، اينكه تحصيل فقط براي ديپلم كرفتن نيست تا بديگران نشان بدهيم كه فارغ التحصيل شده ايم، بلکه چیزی است که همیشه با ما میماند و شایسته است که برای آن فداكاري كنيم تا بدعاً بتوانيم به جامعه خدمت نمائيم.

(قبلًا) من ژرف بینی و نگرشی راجع به آینده نداشتم، و علی رغم اینکه همیشه با مردم کار کرده بودم رابطه چندان خوبی با آنها نداشتم. در حقيقت بين من و جامعه ام پيوستگي وجود نداشت. عقيده داشتم كه بهتر است ده را ترک کرده به شهر بروم زیرا

بزرگی با جامعه شروع نمودم. برنامه ای را که "خدمت به جامعه" نام داشت خیلی دوست داشتم. این برنامه مرا بيداركرد و تولّد جديد يافتم. لحظه اي فرا رسید که بخود گفتم "من برای مردم مفيد هستم" ولى قبلًا اين فكر را نكرده بودم. از آن زمان بود كه علاقه زیادی به این برنامه در من به وجود .Jal

مطمئن هستم که تمام برنامه هائی که در اینجا معرّفی گردیده اند هر یک شواهد بسیاری از این دارند که چگونه ابلهی و بی مرامی جمع آورندگان

ثروت و تشنگان تسکین ناپذیر قدرت را بیردازند، به برنامه ای (پداکوژی) که به شرافت آنها توجّه نموده و آنها را قادر می سازد که بر طبق فرمان طبیعت والاي خود عمل نمايند جواب مثبت ميدهند. نمي خواهم بي جهت تابع احساسات خود باشم وليكن ادراك و حواس این گروهها به سادگی میتواند با تبليغات مداوم ازكار بازمانده و يا به طرف خشونت کشانده شود. برای مثال در کشوری که تجربیّات فوندائک شروع گردیده از سنّ دوازده سالگی در دست بچّه ها اسلحه گذاشته میشود. خوشبینی ما راجع به آینده از این حقيقت برميخيزد كه صدها ميليون از این نفوس حاضرند قیام نموده و در ساختمان جامعه ای جدید شرکت نمایند. آنچه مورد لزوم است روندی سيستماتيك براي قادر نمودن اخلاقي (Moral empowerment) است

## یادداشتها:

 این سخنرانی در کنفرانس متخصّصین درباره "علم و دیانت و توسعه" بوده که از تاریخ ۲۱ تا ۲۴ ماه نوامبر سال ۲۰۰۰ از طرف محفل روحاني ملّى بهائيان هندوستان و "مؤسّسه مطالعات رفاه جهانی" که شعبه ای از "جامعه بین المللی بهائی" است در دهلی نو، هندوستان تشکیل گردید. در این کنفرانس سخنرانان و

از: منوچهر نيک نفس چندیست که از یــار پیامــی نشنیدیم وزلعل لبے شہـ ڈکلامی نشنیـدیم چندیست که در دایره محفل خوبان بيگانه نشستيم و سلامي نشنيـديـم بسیار نشستیم در این خلوت و از دوست وصف رخ چـون ماه تمامــي نشنيديم بلبل به کجا رفت سراسیم که امروز 6 تعريف كحل از عاشق خامي نشنيديم مستـان همه رفتند ز میخـانه و ما نیز لطف سخنمي برسر جامي نشنيديم زان روزکه رندان در این میکده بستند دیگر زمی و مصطبه نامی نشنیدیم بس ناله شنیدیم ز مرغان قفس لیک زان مرغ که برخاست ز دامی نشنیدیم 20002 بسیار شنیدیم ز عنقای سماوات برگنبد افلاک و بـه بامــي نشنيديــم از شاه شنیدیم بسی قصے منوچهر وز حال دل زار غلامی نشنیدیم 5000 50000

نمایندگان سازمانهای بین المللی توسعه مانند یونیسف (UNICEF)، سازمان بهداشت جهانی (WHO)، برنامه توسعه سازمان ملل متحد(UNDP)، یونسکو (Fundaec)، و فوندائک (Fundaec) شرکت داشتند. ۲\_ "مؤسّسه رفاه جهانی" ( The Institute

(for Studies in Global Prosperity یکی از شعبه های "جامعه بین المللی بهائی" (BIC) است که درباره بنیان های مادّی و روحانی دانش بشری و روند پیشرفت اجتماعی مطالعه و تحقیق میکند. پیشرفت اجتماعی مطالعه و تحقیق میکند. Fundacion para la یخیر که میت میکا مواندائک " Aplicacion y Ensenanza de las در سال ۱۹۷۴ در کشور کلمبیا به منظور آموزش علم و دانش و کاربرد آن برای بهبود زندگی مردم به خصوص روستائیان

۹\_ دانشگاه توسعه جامع ( University ) توسط ( for integral Development ) توسط فوندائک در سال ۱۹۹۰ در کلمبیا تأسیس شد.

۵\_ مترجم از عنوان ترجمه فارسی این کتاب( اکر به فارسی ترجمه شده باشد) اطّلاعی ندارد.

چند ضرب المثل

دكتر وحيد رأفتي

مقاله ذیل بیستمین مقاله ای است که درباره ضرب المثل های منقول در آثار مبارکه بهائی به رشته تحریر در آمده است. برای ملاحظه شرح مربوط به سابقه انتشار این سلسله مقالات به مجلّه عندلیب ( سال نوزدهم، شماره اوّل، شماره پیاپی ۷۳، صفحه ۴۴) مراجعه فرمائيد.

اکذبه"نقل نموده و در ذیل آن چنین آورده است. حضرت عبدالبهاء در لوح جناب آقا ميرزا مصطفى شيرازى "احسن الشعر، يا، اعذب الشعر اكذبه. شعر هر چه به دروغ نزدىكتر زيباتر. تمثل: در شعر مپیچ و در فن او چون اکذب اوست احسن او نظامی اعذب الشعراكذبه كحويند شعر او عذب نی و او کذاب سوزنی همانا که مستمعان و مطالعان این تاریخ این معانیرا از قبیل احسن الشعرا كذبه دانند. جهانگشای جوینی" (۲) بیتی که از نظامی در متن فوق نقل شده مأخوذ از لیلی و مجنون اوست که در نصیحت فرزند خود چنین می کوید: و آيين سخنوريت بينم چون آکذب اوست احسن او کان ختم شد است بر نظامی نظم ارچه به مرتبت بلند است آن علم طلب که سودمند است...(۳) دوه\_ السّفر قطعة من السّقر

اول\_ اعظمهم اكذبهم چنین می فرمایند: , pos" بواسطه حضرت ابى الفضائل جناب آقا میرزا مصطفی شیرازی علیه بهاء الله الابهی ای ناظم فصیح بلیغ شعرای آفاق آنچه گفتند و درّ سفتند اكثر مخالف واقع بود لهذا مثل مشهور است اعظمهم اكذبهم و در قرآن ميفرمايند: الشّعراء يتّبعهم الغاوون، زيرا قصائد و مدائحشان لفظ است بی معنی زجاج است بی سراج جسم است بی جان. ولی تو شکر کن خدا را که ناطق به حقیقتی نه مجاز و قصیده ات تبریک عید ربّ بی نیاز، لهذا با ایجاز "... گر چه سر سروریت بینم و اعجاز زیرا مطابق واقع و معنی موافق لفظ و زجاج در نهایت صفا و سراج در غایت ضیا نور علی نور. فاشکر ربّک در شعر مپیچ و در فن او على ما انطقك بهذه المحامد والنّعوت تهنئةً بيوم العيد في هذا العام الجديد في الحقيقه تاريخ بسيار بديع و بليغ است زين فن مطلب بلند نامي هذا بتأييد من ربَّك الرَّحمن الرَّحيم و عليك البهآء الابھی"(۱) مثل "اعظمهم اكذبهم" را على اكبر دهخدا در كتاب امثال وحكم به صورت "احسن الشعر أكذبه" و يا "اعذب الشعر

ميداني نيز مثل فوق را به اين صورت آورده است كه "السفر قطعة من العذاب. يعنى من عذاب جهنّم: لما فيه من المشّاق"(٥). حضرت عبدالبهاء در لوحي كه به اعزاز جناب على قلى خان نبيل الدوله در واشنگتون عزّ صدور يافته چنين مى فرمايند: "هوالله جناب خان نامه شما رسيد بسيار مختصر جواب مي نكمارم ... اطفال ان شاء الله خوب تربيت خواهند شد، شما اجر زحماتی که در راه دولت کشیده اید از خدا بخواهید، مثل مشهور است الملك عقيم ... " این مثل نیز در امثال و حکم دهخدا(ج۱، ص۲۷۳) ثبت شده و درباره آن چنین آمده است: "الملك عقيم. پادشاهي سترون باشد. تمثّل: خطرهاست در کار شاهان بسی که با شاه خویشی ندارد کسی نظامى تيغ برگير و می زدست بنه گر شنیدی که ملک هست عقیم بو *ح*نیفه اسکافی آن شنیدستی که الملک عقیم ترک خویشی جست ملکت جو ز بیم مولوى چون دهد ملک خدا باز هم او بستاند پس چرا گویند اندر مثل الملک عقیم بوحنیفه اسکافی عبدالملک بگریست وگفت راست میگوئی هرچند دنیا وفادار نیست امّا ملک عقیم است و شریک بر نمی تابد ...، نقل از تاریخ گزیده" تمثيل عربي "الملك عقيم" يادآور مثل فارسي است كه مي كويد: "سیاست کور است" (امثال و حکم، ج ۲، ص ۹۹۸) در شرح بیت مولوی که در متن فوق مذکور شده در کتاب شرح جامع مثنوی چنین آمده است:

حضرت بهاءالله در یکی از الواح مبارکه چنین می فرمایند: "الامرلله الذي امسك قلمه الاعلى في اشهر معلومات ... اکثری از عباد در اختلاف شرایع متحیّرند و حال آن که این اختلافات سبب و علّت تربیت نفوس و ترقّی آن بوده و سوم المُلک عقیم خواهد بود چه که به مقتضای وقت و زمان و عصر احکام الهبِّه نازل شده، مثلًا در اختلافات ساعات ملاحظه نمائيد و در اختلافات فصول مشاهده فرمائيد اكر نفسي بصير في الجمله تفكّر نمايد به يقين مي داند كه اين اختلاف سبب اتحاد عباد وعلّت حفظ من في البلاد بوده و هست. از قبل فرموده السّفر قطعة من السّقر، حال أكَر كَفته شود السّفر قطعة من الجّنة بأسى نبوده و نيست چه كه اسباب تغيير كرده، چنانچه مشاهده میشود که حال مسافر به کمال راحت در کالسکه می نشیند و به هر سمت که اراده نماید میرود. در این دو قول شخص بصیر هیچ مخالفت مشاهده نمی نماید (۴)" .... تمثيل منقول در لوح فوق دركتاب امثال و حكم(ج۱، ص ۲۵۲\_ ۲۵۱) مذکور شده و درباره آن چنین آمده است: "السفر قطعة من السّقر. حديث. اقتباس: نقطه خون شد از سفر دل من خود سفر هم به نقطه ای سقر است خاقاني بر تو سفر مبارک و خوش باد چون جنان هر چند گفته اند سفر هست چون سقر معزى این منم باز که درباغ بهشت افتادم وز سفر کان بحقیقت سقر است آزادم ابن يمين زمستان و پیری و بی حاصلی بدین صورت ار کرد باید سفر به بینم به چشم آنچه کوشم شنید که باشد سفر قطعه ای از سقر ابن يمين یک قطعه بیش نیست سفراز سقرولی قاآنى" ايدون هزار قطعه حضر از سقر مرا

است که می کوید "خدا دیرگیر است امّا سخت گیر است" در امثال و حکم دهخدا (ج ۲، ص ۷۱۸) درباره این مثل چنین آمده است: "خدا دیرگیر است امّا سخت گیر است.تمثل نیست غم کر دیر بی او مانده ای دير گير و سخت گيرش خوانده اي مولوي دير کير وسخت کيرد رحمتش يكدمت غائب ندارد حضرتش مولوى نظير: لطف حق با تو مساواها كند چونکه از حد بگذرد رسوا کند مولوی در شرح دو بیت اوّل از مثنوی مولوی که در متن فوق نقل شده آنقروی چنین نوشته است: "غم نیست اکر دیر زمانی بی او مانده ای، یعنی اکر مدّت زمانی از فیض مرحمت توأم او بی نصیب مانده ای غم نبست. زیرا معنای دیر گیر و سخت گیر را از آیه و حدیث خوانده اي. كما قال الله تعالى انّ بطش ربَّك لشديد. و قال عليه السِّلام انَّ الله ليملي للظالم فاذا اخذه لم يفلته. يس رحمت الهي بر غضبش سبقت دارد وكرم و فضلش از قهر و جلالش بيشتر است. پس وقتى در مفضول و مسبوق شأن شريفش ديرگير و سخت گير باشد در صفتهاي فاضل و سابقش نیز دیرگیر بودن به طریق اولی است. لذا در طرفين تأخير و تراخى امهال است و گر نه اهمال نىست. یس رحمت آن جان جان نیز اگرچه دیر میگیرد لکن محکم می گیرد. و دمی ترا از خود غایب نمیکند. یعنی حضرت آن جان جان و یا حضرت رحمت آن جان جان ترا از خود غایب نمی کند"(۱۰) ينجم كذب المنجمون بربّ الكعبة حضرت عبدالبهاء در لوجی که در کتاب "مکاتیب

"آن شنبدستي كه الملك عقيم؟ قطع خویشی کرد ملکت جو ز بیم آیا آن مَثَل معروف را شنیده ای که می کوید: سلطنت سترون است؟ زيرا طالب سلطنت از بيم، خويشاوندان وكسان خود را نیز می کشد. مولانا می گوید اینکه سلطنت و حکومت عقیم است، از آنروست که سلطان و حاکم از بیم به خطر افتادن قدرتش به همه سوء ظن پيدا مي کند و حتّى کسان و خویشان خود را نیز می کشد. پس اسناد عقیمی به "مُلک" استعاری است و منظور صاحب ملک است"(۶) ميداني دركتاب مجمع الامثال نيز مثل "الملك عقيم" را ضبط نموده و درباره آن چنین نوشته است: "یعنی اذا تنازع قوم في ملك انقطعت بينهم الارحام، فلم يبق فيه والدعلى ولده، فصار، كأنَّه عقيم لم يولد له" (مجمع الامثال، ج٢، ص ۳۱۱) چهارم\_ يُمهلُ و لا يُهمِلُ حضرت عبدالبهاء در لوح جناب ميرزا على اصغر اسكوئي در تبریز چنین می فرمایند: هوالله ای ثابت بر پیمان در صریح قرآن میفرماید من قتل مظلوما لقد جعلنا لوليه سلطانا مطمئن باش كه عدل الهي انتقام از ظالمان گیرد و ستمکاران را ببلای عظیم گرفتار نماید یمهل و لا یهمل مهلت میدهد لکن از ظلم و ستم نمي گذرد ان ربّک لبالمرصاد ولات حين مناص ..." (٧) سمعانی در روح الارواح در شرح اسم "صبور" خداوند چنین آورده است: "بردباری که شتاب نکند به عقاب. و یُمهلُ و لا یُهملُ. مهلت دهد امّا مهمل فرو نگذارد ... " (٨) این اصطلاح در ادعیه اسلامی نیز به این صورت آمده است كه: "يا من يمهل فلا يعجل، ويعلم فلا يجهل، ويعطى فلا يبخل ... "(٩) مثل يمهل ولا يهمل يادآور مثل مصطلح در زبان فارسي

ششم\_ طلب العلم بعد الوصول الى المعلوم مذموم حضرت عبدالبهاء در مقاله شخصى سيّاح درباره جناب ملّا محمّد على زنجانى و تحقيقات او در زمينه حقّانيّت ظهور قائم از شيراز چنين مرقوم فرموده اند كه:

"... ملّا محمّد على زنجانى مجتهد كه شخص شاخصى بود و صاحب قول نافذى يكى از معتمدين خويش را به جهت فحص اين قضيّه بشيراز فرستاد و آن شخص از تفاصيل وقوعات چنانچه بايد و شايد اطّلاع يافته با بعضى تآليف مراجعت نمود و چون كيفيّت وقوعات را مجتهد استماع نمود و بر نوشتجات اطّلاع يافت با وجود آنكه عالمى نحرير و متبحّرى شهير بود از قضا ديوانه و شيدا شد و در مجلس درس كتب را برچيد و گفت موسم بهار و باده رسيد و اين عبارت را بر زبان راند: طلب العلم بعد الوصول الى المعلوم مذموم و جميع مريدان خويش را بالاى منبر دعوت و دلالت نمود و مكتوبى مشعر بر اقرار و اعتراف خويش بباب نوشت ...."(1۴)

مفهوم "طلب العلم بعد الوصول الى المعلوم مذموم" در كتاب امثال و حكم دهخدا (ج۲، صفحه ۱۰۷۳) با نقل دو عبارت از مثنوى مولوى به اين صورت آمده است كه: "طلب الدليل بعد الوصول الى المدلول قبيح. (از ديباچه مجلد پنجم مثنوى). طلب الدليل عند حصول المدلول قبيح و الاشتغال بالعلم بعد الوصول الى المعلوم مذموم. (از عناوين مثنوى)"

در توضيح مطلب فوق بايد گفت كه مولوى در دفتر سوم مثنوى داستانى آورده است كه عنوان آن چنين است: "داستان مشغول شدن عاشق به عشق نامه خواندن و مطالعه كردن عشق نامه در حضور معشوق و معشوق آنرا ناپسند داشتن كه طلب الدليل عند حصول المدلول قبيح و الاشتغال بالعلم بعد الوصول الى المعلوم مذموم"(1۵) خلاصه داستان چنين است كه: عبدالبهاء" به طبع رسيده است چنين مى فرمايند: "... استنباطهاى منجّمين يعنى استنباطهائى كه تعلّق بوقايع خير و شرّ دارد ابداً حكمى ندارد، كذب المنجّمون بربّ الكعبة ولى استنباطهاى فنى كه تعلّق بحركات نجوم دارد مثل خسوف وكسوف و امثالها اين پايه و مايه دارد ..."(١١) مثل خصوف وكسوف و امثالها اين پايه و مايه دارد ..."(١١) كه "كذبت المنجّمين و صدق ربّ العالمين" (١٢) مأخذ كم اكذبت المنجّمين و صدق ربّ العالمين" (١٢) مأخذ مثل منقول در لوح فوق بنا به قول علاءالدوله سمنانى در كتاب "العروة" حديث رسول الله است. سمنانى در اين باره چنين مى نويسد:

"... و اکّر می خواهی که بدانی که علم نجوم، علم انبیا بود، بخوان اين آيت را: فنظر نظرةً في النَّجوم، فقال انِّي سقيم. دیگر اگر اعتراض کنند جمعی از بی فهمی و جهل که رسول، عليه الصَّلوة و السَّلام، فرموده: من آمن بالنجوم فقد کفر. معنی حدیث این است: هر کس که ایمان آورد به نجوم، بدرستی که کافر شد. و همچنین فرموده: کذب المنجمون و ربّ الكعبة. دروغ كفتند منجمان به حق پروردگار کعبه. پس چون چنین فرموده، تو از کجا می کوئی که علم نجوم ثابت است؟ جواب آن است که رسول، صلّی الله عليه و على آله و سلّم، آنچه فرموده، راست فرموده، امّا شما معنى آن فهم نكرده ايد، چه اين كفر مشهور است كه منجمان گفته بودند که فلان روز باران خواهد باریدن. و حضرت مصطفى، صلّى الله عليه و سلّم، باران را كه ... فرو آمده بود، در آن روز دست می زد، و بیرون می ریخت و می گفت: دروغ گفتند منجمان، اکنون در آمدن باران دروغ نبود، امّا در آنکه باران از نجوم می دانستند که به خلق و احداث آن نجوم است، و به استقبال، بی حکم خدای ذوالجلال، باران مي فرستند ستاركان، از اين سبب دروغ گفتند، وکافر شدند ایشان، و هرکس که سخن را نیز در این معنی باور دارد، کافر است..." (۱۳)

یثبت و عنده امّ الکتاب" این است که گفته اند: "طلب الدّلیل عند حصول المدلول قبیح و الاشتغال بالعلم بعد الوصول الی المعلوم مذموم"(۱۷) درباره فضیلت طلب و قباحت آن پس از وصول به مطلوب آنقروی شرحی بر بیت مولوی در مثنوی (دفتر سوم، بیت شماره ۱۴۰۲) نوشته است که درج آن در این مقام مناسب به نظر می آید:

سرد باشد جست و جوی نردبان

مثلاً وقتی که تو بر روی بامهای آسمان رسیدی، دیگر جست و جوی نردبان برای صعود بدانجا بی فایده است. آن موقع تحصيل نردبان حاصل وجست وجويش طائل است. یعنی وقتی که تو بر مراتب آسمان حقیقت صعود کرده ای و علم مقصود بالذّات را نیز آموخته ای و بر اسرار و حقایق عارف گشته ای، پس بعد از این احوالات برای وصول به این علم و در جست و جوی نردبان بودن و یافتن وسیله و اسباب، کار نابجا و بی فایده است. که و مابعدالحقّ الاالضّلال و ماوراء الكمال الا النّقص و الوبال، است. در اینجا از طرف اهل اغراض سؤالی شده است که آن سؤال اینست. حق سبحانه و تعالی به رسول اکرم صلّی الله علیه و سلم، برای ازدیاد هیچ چیز امر نکرد الا برای ازدیاد علم. قال الله تعالى و قل ربّ زدنى علماً. و حضرت موسى عليه السَّلام با اينكه از اولوالعزم بود، بروى خطاب عزّت وارد شد: که مرا از تو داناتر بنده ای هست از او علم را تحصيل كن.

چنانکه ضمن احادیث صحیح درکتاب بخاری و در سایر کتابها ثابت شده است و در طلب ازدیاد علم اخبار صحیح نیز وارد شده است. از طرف دیگر معلوم است که علم یک دریای بی حد وکران و بی پایان است. پس در طلب علم بودن چگونه قبیح محسوب می شود، و این مشکل چگونه

"معشوقي، عاشق خود را به حضور مي پذيرد وكنار خود می نشاند، امّا آن عاشق خام طبع به جای آنکه از وصال معشوق، حظّ و نصيب برد، دست در جيب خود مي کند و انبوهی نامه که در دوران هجران و فراق با سوز و گداز و آه و افسوس برای معشوق خود نوشته بود، بیرون می آورد و شروع مي كند به خواندن. و خلاصه آنقدر مي خواند كه حوصله معشوق را سر می برد. معشوق با نگاهی تحقیر آمیز به او می گوید: این نامه ها را برای که نوشته ای؟ اگر برای من است که تو در این لحظه در کنار من نشسته ای و به وصالم رسیده ای، و البتّه خواندن نامه عاشقانه در هنگام وصال، جز ضایع کردن عمر، حاصل دیگری ندارد. عاشق جواب می دهد: بله می دانم من الان در حضور تو نشسته ام، امَّا نمی دانم چرا آن لذّتی که از یاد تو در دوران فراق احساس می کردم، اینک چنین احساسی ندارم؟! معشوق می کوید: سبب این حال اینست که تو اصلاً عاشق من نیستی، بلکه عاشق احوال متغيّر خودت هستي....

مولانا در این حکایت، حال آن سالک خامی را وصف میکند که هرگاه حقیقت را بی حجاب و نقاب شهود کند، آن را بر نمی تابد، چه او عادت کرده است که حقیقت را از ورای حجاب ها بنگرد و بدان عشق ورزد. این شیفته ظواهر و قشور است و با لبّ میانه چندانی ندارد. چنین کسی مظهر اهل ظاهر است ..."(18)

جالب توجّه است که جمال قدم در کتاب مستطاب ایقان با نقل کامل عبارت عربی مندرج در عنوان قصّه مثنوی چنین می فرمایند:

" ... و این مشاهده شد که الیوم چه مقدار از علماء به اعراض در اسفل اراضی جهل ساکن شده اند و اسامیشان از دفتر عالّین و علماء محو شده و چه مقدار از جهّال، نظر به اقبال، به اعلی افق علم ارتفاع جستند و اسمشان در الواح علم و به قلم قدرت ثبت گشته.کذلک "یمحو الله ما یشاء و

نحو و معانی و بیان.

معناست.

اشتغال به این کار زشت است.

وصال او را دفع مي کند.

یادداشتها

می کنند.

حل می گردد و طالب علم فیض می یابد؟جواب آنست: ۳\_ نظامی گنجوی، خمسه نظامی(طهران: نگاه، ۱۳۷۲ ه.ش)، ج ۱، ص ۴۶۲ مراد از آن علم که مطلوب است معانی و حقایق قرآن است و ۴\_ حضرت بهاء الله، مجموعه آثار قلم اعلى(طهران: لجنه ملَّى محفظه آثار، ۱۳۲ مراد از دلاله و نردبان: آن علومی است که برای تحصیل ب)، شماره ۸، ص ۴۰۴\_ ۴۰۵ معانی و حقایق قرآن به منزله آلات و اسبابند، مثل صرف، ٥\_ ابوالفضل احمد بن محمّد الميداني، مجمع الامثال( بيروت: مطبعة السّنَّة المحمدية، ١٩٥٥ م)، ج ١، ص ٣۴۴ حال اكر طالب برای دانستن چگونگی كلمات قرآن، ۶\_ کریم زمانی، شرح جامع مثنوی معنوی(طهران: اطلاعات، ۱۳۷۶ ه.ش\_، ج ۵ مقداری از علم صرف و برای اطّلاع از اعراب قرآن مقداری ، ص ۱۶۲، شرح بیت شماره ۵۲۸ از نحو و برای شناختن ایجاز نظم شریف مقداری از معانی و ٧\_ وحيد رأفتي، مآخذ اشعار در آثار بهائي(دانداس: مؤسَّسه معارف بهائي، ١٩٩٥ بیان بیاموزد، بدین وسیله به اسرار و حقایق حضرت قرآن م)، ج۲، ص ۲۵۱\_۲۵۲ برای مطالعه توضیحات مربوط به آیات قرآنی منقول در وارد می شود و مطلوب و مقصود از این علمها همین این لوح به صفحه ۲۶۳ کتاب مآخذ اشعار مراجعه فرمائید. ٨\_ شهاب الدّين ابوالقاسم السمعاني، روح الارواح في شرح اسماء الملك يس بعدالوصول الى المطلوب در طلب اينگونه علمها الفتاح(طهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۶۸ ه.ش)، به اهتمام و بودن، و برای کشف حقایق و دقایقش دلایل جستن و تصحيح نجيب مايل هروي، ص ۶۲۸ ٩\_ مجلسي، بحارالانوار (طهران: اسلاميه، ١٣۶۶ ه.ش)، ج ٩۴، ص ٢٧٥ به دلیل اینکه اشتغال به علومیکه به منزله دلایل و وسایل ۱۰ \_ رسوخ الدين اسماعيل انقروى، شرح كبير انقروى(طهران: برگ زرين، ١٣٨٠ هستند، مانع مشاهده جمال مطلوب و مدلول میشود و ذوق ه.ش)، ج۵، ص ۸۵۵\_۱۵۴ ١١\_ حضرت عبدالبهاء، مكاتيب عبدالبهاء (قاهره: فرج الله زكمي الكردي، ١٩٢١ بنابراین وقتیکه بر اسرار معانی قرآن که مدلول و مطلوب تو م)، ج۳، ص ۳۳۸ است رسیدی، میبایست اشتغال به آن علوم را که برای آن ١٢\_ انيس فريحة، معجم الامثال اللبنانية الحديثة(بيروت: مكتبة لبنان، ١٩٩٥م)، معاني به منزله دلاله و راهنما و وسيله مي باشد ترک بگويي، 011 0 تا لذّت وصال محبوب را بيابي. وربّ زدني علماً بگويي و ١٣\_ علاءالدُّوله سمناني. العروه لاهل الخلوة والجلوة (طهران: مولى. ١٣۶٢ برای وصال بطناً بعد بطن او زیادتی علم را طلب کنی زیرا TOF\_TOD . . ( . . . علمي كه زيادتي آن محبوب و مطلوب است، علم محبوب ١٢\_حضرت عبدالبهاء، مقاله شخصى سيّاح (طهران:مؤسّسه ملّى است و علمی که طلب آن قبیح است علم دلایل و وسایل مطبوعات، ۱۱۹ ب)، ص ۱۱\_۱۰ مى باشد. فافهم و لا تغفل و قل ربّى زدنى علماً" (١٨) ۱۵\_ جلال الدين محمد مولوى، كليّات مثنوى معنوى مولوى(طهران: علمى، ۲۷۷ ه.ش)، ص ۲۷۳ ۱\_ آیه ای که از قرآن مجید نقل شده آیه شماره ۲۲۴ در 18\_ شرح جامع مثنوی، ج۳، ص ۳۵۶\_۳۵۵ "سوره شعرا" است. مفهوم کلام الهی به فارسی آن که شاعران را مردم گمراه پیروی ١٧\_ حضرت بهاء الله، كتاب ايقان(لانگنهاين: لجنه ملّى نشر آثار، ١٩٩٨م)، ص. 98 9V ۲\_ على اكبر دهخدا، امثال و حكم(طهران: اميركبير، ۱۳۶۱). ج ۱، ص ۸۶

۱۸\_ شرح کبیر انقروی، ج۷، ص ۵۲۱\_۵۲۰

تبليغ و تسجيل مصدقين

### مقدّمه

در اثر تبليغ، خصوصاً در تبليغ جمهور، زمان مناسب برای قبول مصدقين تازه به جامعه بهائي و تسجیل آنها اهمیّت بسیاری داشته و در این زمینه سؤالات مهمی مطرح شده است. به این جهت راهنمائی پیش از آنکه پاسخ دهید بهترین های گرانبهائی از حضرت ولی امرالله و بيت العدل اعظم عنايت شده، و حضرات ایادی هم که خود در تبليغ و افزايش عدد مقبلين سهيم بوده اند ما را هدایت فرموده اند. بعنوان مثال، در تبليغ فردى - وقتى دوست یا همکار یا همسایه خود را بر ای شنیدن پیام ملکوت به یک بیت تبلیغی یا کنفرانس عمومی میبرید یا خود با او صحبت داشته اشکالاتش را رفع میکنید - چند هفته یا چند ماه فرصت میدهید تا بارقه ایمان در دل او بتابد و تقاضای ورود به جامعه بهائی کند؟ همچنین در تبلیغ جمهور وقتی به میان روستائیان و بوميان و قبائل ميرويد و كلمه الهي را به بیانی ساده ابلاغ میکنید و از ظهور موعود امم و تعالیم او برای امروز سخن میگوئید – پس از چند موظّف به تبلیغ امریم. ساعت یا چند روز آنان را به سرایرده یگانگی و شرکت در تشکیلات و محافل بهائی میخوانید؟ بگوئیم. محبّت و فروتنی مبلّغ و

متحرّى حقيقت بايد تا چه اندازه احکام و مبانی و تاریخ امر را بداند تا تقاضایش برای تسجیل پذیرفته شود؟ چه مقامی به تقاضای او رسیدگی میکند، و آیا باید از ورقه و کارت مخصوصی استفادہ کرد؟ طريق رعايت جانب اعتدال است، و جواب این پرسش ها را حکمت و یاری میدهد وسیله ای بیش نیست. ميانه روى ميدهد، به خاطـرها اين تأبيدات الهي است كه مقصد را می آوریم که وقت تنگ است و حاصل کرده پرتو ایمان را به دل هزاران هزار نفس مستعدّ در جهان متلاطم امروز انتظار دريافت بيام ملکوت و استفاضیه از نفحات روح القدس را دارند. هنگام اقدام و عمل است و تعلُّل و اشتباه جائز نیست.

> جو هر وصايای مبارک مطالعه الواح و آثار مبارکه ما را با فريضه تبليغ آشناتر ميكند. جو هر وصاياي مباركه أنستكه:

۱ – تبليغ فريضه عموم احبًا است و اختصاص به افراد يا طبقه خاصتي ندارد. مرد یا زن، دانشمند یا بی دانش، تازه تصديق يا با سابقه طولانی در امر، همه مأمور و

۲ – در تبلیغ باید حکمت را رعایت

## دكتر سيروس توفيق

خلق و خوی رحمانی او شرط اساسى و رمز موفَّقيّت است. ٣- امر بهائی به کسی تحمیل نمیشود. افراد باید با قلبی یاک حقیقت را تحری کرده در قبول یا رد آن آزاد و مستقل باشند.

۴– شخصبی که ابلاغ کلمه میکند و مبتدی را در تکمیل معلومات امری مشتاقان می افکند. شخص یا جمعی که به تبلیغ امر قیام و تکلّم میکنند در آغاز به دعا و طلب تأیید میپردازند، و موفَّقیّت در این فریضه و هدف مقدّس را حاصل دانش و استادی خود نمیدانند.

۵–صحبت داشتن با مبتدی و تشویق او به مطالعه آثار الهي هر دو لازم و مفید است. باید مبتدی را در ورود به جامعه و تشکیلات بهائی یاری و همراهی کرده وسائل تزیید معلومات امری او و فعالیّتش را در تبليغ ديانتي كه به أن اقبال نموده فراهم آوريم.

بیانات مبارک در امر تبلیغ بیانات مبارک ذیل را بارها زیارت کنیم و سخن در خور درک مبتدی کرده اید، ولی خوب است در این تحقيق أنها را چراغ راه خود قرار

دهيم:

المتعال"

الف-از آثار جمال اقدس ابهي "بر نصرت امرالله قيام نمائيد و به جنود بیان به تسخیر افنده و قلوب اهل عالم مشغول شويد" "افضل الاعمال تبليغ امرربهم الغنيّ ايالات بفرستيد"

كلِّ نازل يعنى كلَّ به أن مأمورند" "بعد از عرفان حق جلاله و استقامت مانند دهقان حقیقی هستند" هیچ امری اعظم از تبلیغ نبوده و نیست صد هزار طوبی از برای نفسی که به این هر سه فائز هم از کأس عرفان نوشيده و هم به استقامت کبری فائز و هم به تبلیغ امر مشغول"

ب- از الواح حضرت عبدالبهاء احبّای الهی لازم است که آنی در تعلیم دهند" تبليغ امر تكاهل ننمايند و در كلَّ "هر وقت ممكن شود يک دائره نمايند"

"نظر به استعداد و قابلیّت خویش ننمائيم بلكه نظر به عنايت و فيوضات الهيّه در اين ايّام نمائيم كه دهند" قطره حکم دریا یابد و ذرّه حکم "این حرب جهانسوز نه چنان آتش آفتاب جويد"

عملی نشر نفحات توجّه فرموده از 🛛 عمومی مضمر ضمائر است ...

جمله در فرامین تبلیغی احبّای غرب استعداد عجیبی حاصل و این از ميفرمايند:

> "خود برای اعلای ندای امر به آن ايالات برويد امًا اگر ممكن نباشد کسان دیگر را انتخاب کنید و به

"اگر این نفوس در نهایت انجذاب "حکم تبلیغ از سماء امر مخصوص باشند در مدّتی قلیله نتایج عظیمه خواهد بخشيد ابناء و بنات ملكوت "مبلّغین که به اطراف میروند باید لسان هر مملکتی که داخل میشوند بدانند"

"کتب و رسائلی به لسان های ممالک و جزائر مختلفه تألیف یا ترجمه كنيد"

"محفل تبليغ تشكيل دهيد كه نفوس "باید احبّای مدن و قری در نهایت مبارکه و قدمای احباب نورسیدگان اتّحاد و اتّفاق و خلوص و انجذاب به محبّت الله را جمع نمايند و جميع را انتشار دهند. نشر نفحات الله بپردازند اليوم بر كلّ براهين و ادلّه و حجج بالغه الهيّه را

> حین به مواعظ حسنه و کلمات لیّنه 🛛 ترجمه الواح تأسیس شود و نفوس ناس را به شریعت عز احدیّه دعوت کاملی که در لسان فارسی و عربی و السنه اجنبيّه ... ماهرند به ترجمه الواح و كتب استدلاليّه مباشرت و طبع و در اقالیم خمسه عالم نشر

> به قلوب زده که وصف داشته باشد بعلاوه، حضرت عبدالبهاء به جوانب در جميع اقاليم عالم آرزوی صلح

حكمت بالغه الهي ....

"ای کاش از برای من میستر میشد که پای پیاده ولو بکمال فقر به آن صفحات مسافرت مينمودم و نعره زنان در شهرها و دهات و کوه و بيابان و دريا يابهيّالابهي ميگفتم و ترويج تعاليم الهي مينمودم"

ج – از توقيعات حضرت وليّ امرالله "... با آنکه خدمات مهاجرین در اهداف کمال اهمیّت را داشته و هرگز از خاطر نمیرود، مجهودات احباى محلى اساس حيات جامعه بهائي هر كشور محسوب ميشود. اينان بايد امور خود را بتدريج بدست گرفته تشکیلات بهائی به وجود آورند، از صندوق محفل خود حمایت کنند، و نشریات امری خود

"... مصدقین را باید با دیگربهائیان آشنا و در فعَّالیّت های امری سهیم ساخت. مداومت لازم است تا مصدق بنوبه خود به اعلای کلمه الهي و تبليغ ديانتي كه به أن اقبال نموده قيام كند..."

اشخاص و عوامل دخیل در تبليغ

مطالعه بيانات مباركه فوق و توقيعات حضرت ولي امرالله و بیامهای معهد اعلی در زمینه تبلیغ ما را به تشخیص چند عاملی که در کار تبلیغ و تسجیل و تزیید معلومات

مصدّقین نقش اساسی دارند ر هنمون 💿 نخستین مبلّغان امر بهائی حروف میشود. در این یادداشت چند شخص یا عاملی را که متبادر به ذهن میشوند بررسی میکنیم و ادامه و بسط این تحقیق را به خوانندگان ميگذاريم.

## اول، تبليغ

را ابلاغ میکند، و در زبان ما او را مبلّغ یا Teacher میخوانیم. در امر بهائی همه پیروان اسم اعظم به تبلیغ مأمورند، طبعاً برخی از ایشان اوقات بیشتری را مصروف این وظيفه نموده با استمرار در آن مهارت و استادی کسب کرده اند و به حقّ مبلّغ شناخته میشوند. ترجمه یک بیان حضرت ولیّ امراللہ بہ یاران غرب چنین است:

"جمال قدم وظيفه مقدّس تبليغ را بر همه افراد بهائی واجب فرموده است. ما در این دیانت کشیش نداريم، بنابراين خدماتي که در گذشته توسط رؤسای مذاهب برای بیشرفت دیانتشان انجام میگرفت، امروز باید به همّت یک یک افراد بهائی برای بسط دائرہ امر صورت گیرد. بهائیان باید ذهن نفوس را روشن ساخته به آنان اطمينان قلب و ثبوت و رسوخ ببخشند، بر زخم **تبليغ جمهور** خسته دلان مرهم نهند و از کأس حیات ابدی و معرفت مظهر امر الهي بنو شانند"

حي بودند كه به امر حضرت نقطه اولی در شرق و غرب منتشر شدند و یکی از آنان هم به عراق عرب توجه کرد. در دوره جمال مبارک با ملاحظه استعداد در اقالیم دیگر افرادی مأمور تبلیغ و تعلیم امر در ۱ - اول فردی است که پیام ملکوت خارج مهد امرالله شدند و ندای الهی را بخصوص در مصر وهند و ترکستان بلند کردند. در دوره میثاق، در عین آنکه افراد احبّاء به تبليغ مأمور و راهنمائي شدند و روش تبليغ در الواح متعدّد تعليم گشت، افراد مطّلع و فداکاری هم به نقاط دور دست گسیل شدند، و مساعدت یاران به این مبلّغین در نیل به اهداف مقدّسه وظیفه همه قرار گرفت. به هدایت مبارک محافل درس تبليغ، بيوت تبليغي، مدارس بهائی، لجنه های تبلیغ و طبع آثار و ترجمه و نشر کتب امرى تأسيس شد. بخصوص با ابلاغ كلمه ميكرد. صدور فرامین تبلیغی خطاب به احبّای غرب، در سالهای ۱۹۱۶ و ۱۹۱۷ میلادی مبلّغینی که زندگی خود را وقف نمودند به میدان خدمت آمدند.(از جمله میس مارثاروت، آقا و خانم دان ایادیان امر الله بودند)

> اما تبليغ جمهور كه در نيم قرن اخیر به موفقیت های بیشتری نائل شده، گر چه در عصر رسولي آغاز

گشته و نقاطی در ایران و ترکستان و هند کلاً پیرو دیانت بـــهائی شده اند، توفیق در آن مرهون نقشه های تبلیغ و مهاجرت عمومی، خصوصاً نقشه دهساله -۱۹۵۳ ۱۹۴۲ بوده است. نمونه بارز اعلان عمومی امر در قرن اول بهائی سفر های حضرت عبدالبهاء به ارویا و امریکا و خطابات ایشان در مجامع بزرگ، مانند مراکز علمی و مذهبی، است. آزادی نطق و خطابه در غرب این فرصت را در اختیار مبلِّغین بھائی ہم قرار میداد که صرفنظر از صحبت با افراد به ایراد سخن در مجامع عمومی بپردازند و از چنین فرصتهائی استفاده کنند. میس مارثاروت، فخرالمبلّغين و المبلّغات و ايادى امرالله وقتى با كشتى سفر ميفرمود با اجازه کاپیتان همسفران خود را به سالن سخنراني كشتي دعوت نموده

در ایران نطق عمومی احبّاء در معرّفی امر از حدود سال ۱۹۵۰ میلادی و بتدریج و با رعایت حکمت شروع شد، و به جلسانی که به این منظور در خانه احبّاء، خصوصاً در طهران و آبادان که از آزادی بیشتری برخوردار بودند، تشکیل میشد نام "جلسات تحری حقيقت" داديم. بعلاوه از سال ۱۹۴۳ احبّاء به تشکیل جلسات هفتگی بر ای

معاشرت با همسایگان و آشنایان خود و رفع استیحاش و اکراه آنان از مذاکره با بهائیان، و بالمآل تبلیغ آنها، هدایت شدند. در حقیقت در سالهای ۱۹۴۰ تا ۱۹۷۸ بیوت تبلیغی خانه ها، کمیسیونهای هفتگی تبليغي (داراى پنج عضو)، جلسات تحرّی حقیقت، و کلاسهای گوناگون تزیید معلومات امری دست به دست ها قرار گرفت. ميكردند و افراد تازه تصديق فرصت استفاده از دانشمندان مختلف امر و ملاقات با احبّاء در خانه ها یا مجمع عمومی داشتند. در همین سالها بود که نقشه های بلند مدت تبليغ و مهاجرت از مركز امر ابلاغ فرمودند.

> وسيع ترين و طولاني ترين نقشه های مهاجرت، که طراح توانای آن نام جهاد کبیر اکبر به آن عطا فرمود، نه تنها شامل استقرار و اقامت بهائيان در اقصى نقاط و جزائر جهان بود، بلكه تبليغ جمهور را در بسیاری از اهداف، خاصته در افريقا(مانند كنيا، يوگاندا، زئير) و امريكاى لاتين (مانند پاناما، بوليويا، برزیل) و آسیا و پاسیفیک (مانند نیوگینی) به ثمر رساند. در یک

شوقی ربّانی اروپا و امریکا مورد توجّه مرکز امر قرار داشت و فرامین و نقشه های تلیغی ناظر به بسط امر در آن اقالیم بود، ولی از آغاز نقشه جهاد كبير اكبر استقرار و بسط تشکیلات امری در افریقا و آسيا و جزائر ياسيفيک هدف نقشه

یکدیگر در بیشرفت امر تبلیع کمک در نقشه فوق الذکر و در نقشه های متعاقب آن كه بيت العدل اعظم طرح و اجراء نمودند اکثر مبلغین موفّق در زمينه تبليغ جمهور مهاجران و فارسانی بودند که با محبّت قلبی و صمیمی به روستاها و مناطق بومی نشین رفته با جنابان شده هزاران خانواده بهائی به خدمت علی نخجوانی و مسعود خمسی و در اهداف داخله یا خارجه قیام شادروانان ویلیام سیرز و اونیک اولينگا و دکتر رحمت مهاجر با بومیان همراه و هم سفره شده حتی در آداب و سنن ایشان سهیم گشته شمع ایمان را در دلها افروختند. برخی از آنان هم، مانند ایادیان امرالله اولینگا و فدرستون، خود در امر تازه بودند ولی پیوسته میان مملک و جزائر حرکت نموده با مردم اختلاط و تماس داشتند. همسران این حضرات هم که خود افرادی خدوم و مهاجر و فداکار شبه قارم هند، مالزیا، فیلیپین و پاپوا بودند در سفرها و مجهودات تبلیغی فوق سهم بزرگی داشتند.

میثاق و سالهای اول ولایت حضرت مراکز اجتماع مردم ده یا شهر فراهم است، و اهالی با آرامش و توجه حاضر شده به سخنان کسانی که بشارت صلح و صفا آورده اند گوش میدهند. اینگونه تسهیلات در خاور میانه موجود نیست.

دوم، مبتديان و مستمعين ۲- مبتدیان، متحریان حقیقت، یا مستمعین در کنفرانسهای تبلیغی از یک نظر کلّی بسیار متفاوت اند و ميتوان آنها را در چند گروه بررسي کرد: اول کسانی هستند که نخستین بار نام بهائی را میشنوند و امر به آنها ابلاغ و معرّفي ميشود. اينان نظر مخالف يا موافق قبلي ندادند، و احبّاء، خصوصاً مبلّغين سيّار و مهاجرین، فرصت گرانبهائی در تبليغ اين گروه که بيشتر اهالي کشور های تازه و اهداف بکر هستند دارند. قلب ایشان پاک و ضمیرشان از شبهه ها و شائبه ها و مفتریات خالى است.

دوم کسانی هستند که از امر اطلاع کلی دارند و وصف آنرا – گر چه به اختصار- در رسانه ها و مطبوعات یا در صحبت با آشنایان خود شنیده اند. برخی محبّ اند و ممكن است سؤالاتي از دوستان بهائی یا مبلغین داشته باشند. مذاکره با این افراد که شامل توضیح درباره تعاليم و احكام و مقام طلعات قدسيّه نگاه کلّی بنظر می آید که در دوره خوشبختانه در اکثر ممالک فوق هم است اکثر آبه نتیجه مطلوب میرسد.

سوّم افرادی هستند که در دیانت خود تعصّب داشته با هر کیش و آئین و اعتقاد دیگری مخالفند. درباره امر اطِّلاع کم و نادرستی دارند، و چون دیانت خود را برتر و معمولاً آخرين دين الهي ميدانند آماده تماس و مذاکره با بیروان ادیان دیگر از جمله بهائیان نیستند. با این حال، وقتی این اشخاص با مطالعه و مذاکره وسيع به امر ايمان آورند در عقاید تازه خود هم ثابت و ر اسخ مانده با الطَّلاعات قديم و جدید راهنما و معلّم و مبلّغ دیگران میشوند. با وجود اختلاف نظر در موضوع فوق، ما موظّف به ابلاغ کلمه الهی به همگانیم، و گر چه تفاوت سطح اطِّلاع و دانش و معتقدات آنها را در نظر میگیریم، ولی پیام ملکوت را از شخص یا گروهی دریغ نمیکنیم. قضاوت ما در اینکه این مبتدی بهتر و آماده تر و روحانی تر است و درآینده بیشتر خدمت میکند درست و جایز نيست. حضرت ولى امرالله ميفرمايند: "احبّاء بايد امر را به جميع حتى به آنان كه به نظر مستعد نميرسند ابلاغ كنند زيرا مقياس حقیقی نفوذ کلمه الله را در افکار و قلوب نفوس نميتوانند قضاوت كنند. ابلاغ كلمه بايد به همه صورت گیرد، اگر چه بصورت ظاهر فاقد قوم قبول تعاليم الهي باشند" (ترجمه)

بسیاری از مبتدیان حل مشکلات روحي و فكرى و عاطفي خود را در ایمان به مظهر امر و مؤانست با ادعیّه و الواح دیده از طریق دل و احساس اقبال ميکنند. برخی ديگر به حلّ مسائل عمومی جهان مانند صلح عمومي، تعديل معيشت، امنيت و رفاه مردمان می اندیشند و لذا به مبادی و تعالیم عمومی امر توجه دارند. نفوسی هم از طریق اشراق و رؤیا معبود عالمیان را میشناسند. پس در صحبت با اشخاص باید ابتدا آنها را بشناسیم و از آرمانها و برسشها و مشکلات آنها در درک بيام ملكوت الطِّلاع بدست أوريم و در آن زمینه بیشتر توضیح دهیم. اگر در صحبت با فردی که تشنه راز و نیاز به حضرت پروردگار است بحثی طولانی را در باب استقرار صلح عمومی و امنیّت جهانی بیش بگیریم، یا بر عکس عمل كنيم به نتيجه نرسيده وقت خود و مبتدى را تلف ساخته ايم.

از طرف دیگر نباید پنداشت که همه مستمعين و مبتديان يكسان و بي درنگ اقبال میکنند. حضرت عبدالبهاء در یکی از مکاتیب خود پس از مراجعت از سفر به اروپا و امریکا میفرمایند: "... این منادی که ندای الهی را گوشزد شرق و غرب ... به یک ندا کل را به شاطی بحر

عنايت خواند ليكن بعضبي چون لب تشنه سلسبيل بودند دويدند و به دریای موهبت رسیدند و بعضی در مقامات بُعد خویش نشستند و ... از حرقت سوختند و ملتفت نشدند..." سوم، تأييدات الهي

عامل سوّم مشیّت الهی و تأییدات غیبی است، بی تأیید نفوس منقلب و مقبل نمیشوند، و بی اقدام و حرکت ما هم تأیید نمیرسد. حضرت عبدالبهاء در یک مقام میفرمایند ... هر نفسی به جان و دل خدمت امرالله نماید لسان فصبح بگشاید و بر شاخسار حقيقت به ابدع الحان بسراید به براهین الهی ملهم گردد و به اقامه حجّت قاطعه مؤيّد شود." ..." وقتى ميخواهيد صحبت بداريد فكر كنيد روح القدس شما را الهام میکند اگر عزّت ابدی و حیات سرمدی ... خواهید تبلیغ کنید تا تأييدات الهيّه به شما برسد."

حضرت ولتي امرالله در نامه اي مرقوم فرموده اند "... شايد علّت عدم توفيق شما در ميدان تبليغ أنست که ناظر به ضعف خود در اعلای کلمه اید. جمال مبارک و حضرت عبدالبهاء كراراً تأكيد فرموده اند كه نظر به عجز خود ننمائيم بلکه توکّل و اعتماد به خداوند کنیم. بمحض آنکه قیام کردیم و واسطه فعال نمود در دعوت تفاوتی نگذاشت و فیض و نزول رحمت الهی واقع گشتیم عون و عنایت حقّ شامل حال

میشود …" همچنین در مقامی دیگر بصر و تفرّس تام در مقاصد و میفرمایند: "... اگر نفسی از مبلّغین تصور كند كه خدماتش نتيجه لياقت

میگر دد ..."

چهارم، تشکیلات امری: تسجيل مصدقين جديد

که در تنظیم و اجرای نقشه های تېليغي، تشکيل کنفرانسها و کلاسهای درس تبلیغ و تزیید معلومات، رسیدگی به تقاضای دارند. میدانیم که تبلیغ فریضه عموم احکام میرود ... در حفظ و صیانت جوامع امری و اهداف در موعد خود، سنگین است. حضرت ولى امرالله در لوحى در اجراى فرائض و زيستن موافق خطاب به محافل روحانیه شرق، حیات بهائی رهبری میکند، یانه. "رابع لزوم دقت و تفرس در حال اشکالات مبتدی میکوشند، بلکه به باید امنای محافل روحانیّه که در رتبه اولی حامی و حارس و نگهبان امرالله اند به دقّت نظر و حدّت سیس کارت تقاضای تسجیل برای

مآرب مقبلان تدقيق نمايند..." همچنین در توقیعی خطاب به محفل شخصى او بوده ... سقوطش شروع روحانى ملّى انگلستان مورّخ ژوئن ۱۹۵۳ ميفرمايند: "... وقتى به تقاضای عضویت مصدّقین در جامعه رسیدگی میکنیم باید از خود عامل چهارم تشکیلات بهائی یعنی محبّت و نرمی نشان دهیم و از قرار محافل روحانی و شعب آنها است دادن موانع فراوان در راه ایشان خودداری کنیم، وگرنه اقبال به امر را غیر ممکن میبینند. از طرف دیگر وقتی عضویّت جامعه بهائی به مصدق داده شد باید این نکته را تسجیل مصدقین تازه و جوانانی که روشن سازیم که از او انتظار به سنّ نصاب برسند مسئولیّت رفتاری موافق تعالیم امر و رعایت

بهائيان است و فرد فرد ما مسئوليت معمولاً مبلّغ تشخيص ميدهد كه آيا و نقش اساسی در بسط و تحکیم مبتدی به مظهر امر الهی و دیانت مبانی امر در همه جا و افزایش عدد جدید ایمان یافته و مقام طلعات مقبلين داريم. ولي مسئوليّت و وظيفه قدسيّه را شناخته است، يا به فرصت تشکیلات هم در این زمینه، خاصته و مطالعه بیشتری نیاز دارد، آیا از تعالیم، مبادی روحانی، احکام و هماهنگی اقدامات برای نیل به تاریح امر بطور کلی آگاه شده و عواطف روحانی و وجدانش او را مورّخ ژانویه ۱۹۲۹ فرموده اند: برخی مبلّغین نه تنها در رفع مقبلين و مصدِّقين امر الهي است ... او فرصت ميدهند تعاليم و احكام را مطالعه کرده با چند تن دیگر از

احبّای مطّلع آشنا و معاشر شود،

امضاء در دسترس او قرار میدهند. برخی دیگر، خاصته در تبلیغ جمهور که ندا عمومی است، خود همه مطالب را بیان نموده از مصدقين دعوت ميكنند كه تقاضاي تسجيل را امضاء كنند يا بنحوى دیگر به جمع بهائیان بیبوندند. تصويب نهائي تسجيل بعهده محفل روحانی (ملّی، منطقه ای یا محلّی) است، و اگر چه مصدّق در اجتماعات بهائي شركت ميكند ولي بهره مند شدن او از حقوق اداری (مانند حق ابدای رأی یا انتخاب شدن به عضویت محافل روحانی) منوط به تصويب محفل مربوط است.

اما تسجیل، خود دو جنبه دارد: اول جنبه معنوی و روحانی آن است، و آن درخشيدن نور ايمان و فوران چشمه فیض الهی در دل و جان مبتدى است، به مقام مظهريت جمال اقدس ابهی معتقد و موقن میشود، حضرت نقطه اولی را ، شارعی مستقل و مبشر امرالله و حضرت مولى الورى را مركز ميثاق و مبيّن آیات الله میداند. دوّم جنبه صوری و اداری آن است که نام مصدّق و ايمان او نزد يک محفل روحاني، مرجداً محفل روحاني اقامتگاه او، ثبت ميشود. ايمان مصدق امرى عاطفی و عقیدتی متعلّق به اوست، ولى تسجيل امرى ادارى است.

کارت تقاضای تسجیل، که امروز در اکثر جا ہا بکار میرود ولی الزاماً يكسان نيست، نام و نشاني و تاریخ تولّد و امضای او را نشان نظیر این مراحل در کشورهای است: میدهد، صحّه ای که محفل روحانی - يا نماينده آن يا لجنه مخصوص اقتضاى مكان و زمان تفاوتهائى آن – بر تقاضای تسجیل میگذارد و مشاهده میشود. آنرا قابل ثبت در دفاتر محفل روحانی ملّی میسازد، حاکی از آن است که مصدق در اظهار ایمان خود صادق است و از وجود احکام وتعالیم امر آگاهی دارد.

در برخی نقاط و موارد محفل روحانی محلّ مصدّق را به جلسه خود دعوت نموده مذاکرات و راهنمائي هاي لازم بعمل ميآورند ولى اين امر عمومى و الزامى نيست. در حقيقت محافل روحاني هر موقع مقتضى بدانند ميتوانند از فرد یا جمعی برای مشورت و کسب برای تصدیق غیر بهائیان وجود اطِّلاع دعوت کنند، و این امر در موقعی که شخص یا خانواده اش تغيير محل اقامت ميدهد مصداق بسیار دارد.

بهائيان ايالات متحده آمريكا سه مرحله را در امر تسجیل تشخیص میدهد: ۱- اظهار ایمان توسط مصدّق ورود افراد غیر صادق و سودجو

(بالاستقلال) احصائيَّه محفل روحاني محل.

۳- ثبت نام مصدق بعنوان یک صورت نمیگیرد. روحاني ملي. دیگر هم وجود دارد، ولی به

موانعي ايجاد نشود، ولي متذكر هم باشد که تعالیم و احکام لازم الأتباعي وجود دارد كه حيات خود را باید موافق آن ساخت. در آرزوی کسب مال یا شهرت یا ریاست یا رهبری کارت امضاء نکند، و آماده خدمت و ایثار و مطالعه و کسب فیض بیشتر از درياى دانش الهى باشد. برخى اوقات و در برخی کشورها ملّی بهائیان آلمان. تسهیلات یا محدودیتهای خاصتی دارد، که در نظامات محافل مربوط نشان داده میشود. مثلاً تسجیل مصدّقین اقلیّت های قومی پناهنده از منطقه هند و چین به امریکا هنوز نظامات محفل مقدّس روحانی مشمول تسهیلاتی است یا در برخی مشورت قرار گیرند و خود مانع به زمره احبًاء شوند. در برخی از نظر دولت مجاز نیست. فعلاً تسجیل دیگری اتّخاذ کنند.

پېرو امر بهائی در دفاتر محفل در زمينه فوق چند نقل قول از بيامها و نامه هاي بيت العدل مناسب

 ۱ - نقل از بیام معهد اعلی به محافل روحانی ملّی، ۱۳ ژوئیه ۱۹۶۴ (ترجمه)

اصل آنست که برای مبتدی صادق داوطلب تسجیل باید عشق به امر اعز الهي را در دل احساس کرده به مقامات قدسیّه معترف و مذعن باشد، معذلک الزاماً نباید همه براهين حقانيّت امر، تاريخ، احكام و تعالیم را بداند. شرط لازم دیگر آگاهی از وجود احکام و نظم اداری و تشكيلات لازم الاتباع امر است. ۲– نقل از نامه مورّخ ۲۸ اکتبر ۱۹۷۵ خطاب به محفل روحانی

كارت تسجيل فقط وسيله اى براى ثبت ایمان و اقبال مبتدی به امر است، ولى الزاماً در همه جا و همه وقت بنحو يكسان متداول نيست، محفل روحانی ملّی هر کشور با رعايت مقتضيات و اوضاع سكنه کشور وسیله مناسبی برای تصدیق و از مناطق افریقا رؤسای قبائل مایلند تسجیل در نظر میگیرند. در اکثر در تسجیل اعضای خود مورد ممالک امروز کارت تسجیل وسیله خوبی شناخته شده و متداول است، محافل ملَّى اقاليم ديگر ميتوانند از آن استفاده کنند یا با توجّه به سواد و ۲– تسجیل مصدّق در دفاتر ممالک هم که تبلیغ امر میسّر و از رسوم و آداب مردم محل وسیله

ای امل بها ... بهخود متغول مباشد درفك عالم وتهديب امم باشد حضرت بهاءاتيد

بخصوصی از تعالیم و رد بعضی دیگر که با طرز فکر آنها منطبق نباشد جائز نیست. به این طریق هر گونه سوء تفاهم زائل شده وحدت اصلی امر الهی محفوظ خواهند ماند...."

### چند عامل دیگر

چند عامل مهم دیگر در اقبال مبتدیان و متحریان را چنین میتوان خلاصه کرد:

#### – روش تبليغ

کتب و رسائل و نشریات تبلیغی
محیط حکمفرما بر مذاکرات
دوستان و اطرافیان مصدق، که

گاه ممکن است با اقبال او مخالفت کرده او را در محک امتحان قرار دهند یا بر عکس فریفته تقلیب روحانی و اخلاقی او شده مآلاً به این شاهراه منتخب هدایت شوند. درباره روش تبلیغ رسائل و کتب و مقالات فراوانی منتشر شده و روش مقالات فراوانی منتشر شده و روش مقالات فراوانی منتشر شده و روش درباره و رفتار با غیر بهائیان نمونه و سرمشق قرار گرفته است. درباره چند عامل دیگر هم مقالات دو قسمت از مكتوب حضرت ولي امرالله را به دوستان غرب نقل و یادآوری میکنیم که راهنمائی ها و اندرزهای ایادیان امرالله که در تبلیغ جمهور بیشگام و موفّق بودند مبتنی بر همین بیانات روصایا بوده است، ایشان مرقوم فرموده اند: "... امر بهائی بناهگاه عموم است. در حقیقت، اگر جز این بود یعنی همه عباد را از ثروتمند و تهیدست، دانشمند و بیدانش، و وضیے و شريف يكسان به سرايرده يگانگى دعوت نميكرد، ديكر امر الهي نبود. خداوند همـه را آفريده است و همگان را در خیمــه خود مييذيرد ..."

در پایان این بخش مربوط به تسجیل

"... هنگام ابلاغ کلمه به عامّه نفوس نباید در بیان مطالب عجله نمود بلکه دقّت و اهتمام لازم است که تعالیم الهی را بطور جامع و کامل ابلاغ کرد و برای رعایت خاطر دیگران دخل و تصرّفی در آن ننمود. ایمان و عقیده به امر الهی باید از روی کمال عقیده و خلوص باید یا باید امرالله را بدون هیچ قید بهائی معرّفی نکرد. توجّه نفوسی را و شرطی قبول نمود و یا خود را باید به این نکته جلب نمود که برای ورود در زمره پیروان رسمی و فعّال امر رالله قبول قسمتهای

سهراب سپهري آب راگل نکینم: در فرودست انگار، کفتری میخورد آب یا که در بیشه دور، سیره ای پر می شوید یا در آبادی، کوزه ای پر می گردد آب راگل نکنیم: شاید این آب روان، می رود پای سپیداری چند، تا فرو شوید اندوه دلی سیجی دست درویشی شاید، نان خشکیده فرو برده در آب زن زیبایی آمد لب رود، آب راگل نکنیم: روی زیبا دو برابر شده است ا چه گوارا این اب! چه گوارا این اب! Wins when I when چه زلال است این رود! 🗕 📶 از از است Fre Hillers Victor Thillitter A. P. W. مردم بالا دست، چه صفایی دارند! می مردم بالا دست، چه صفایی دارند! غنچه ای می شکفد، اهل ده باخبرند چشمه هاشان جوشان، گاوهاشان شیر افشان باد! چه دهی باید باشد! من نديدم دهشان، کوچه باغش پر موسیقی باد! بی گمان پای چیرہاشان جا پای خداست مردمان سر رود، آب را مي فهمند ماهتاب آنجا، میکند روشن پهنای کلام بي گمان در ده بالا دست، چينه ها كوتاه است گل نكردندش، ما نيز آب راگل نکنیم مردمش می دانند، که شقایق چه کملی است

# In This Issue of 'Andalíb 84

- 1. From the Holy Writings, The Tablet of Divine Nightingale
- 2. The Ridvan 160 Message of the Universal House of Justice
- Annotations on the Surih Sabr (Surih of Patience) by Dr. Mehry Afnan
- Mason Remey and his followers, a message from the International Teaching Centre
- 5. Dr. Hidáyat'u'llah Nayyer Siná by Dr. Iraj Khademi
- 6. Anna-Mary Kroger, the spiritual mother of Bulgaria
- 7. The Unstable Stream of Time, a poem by Mr. Hushmand Fatheazam
- Steadfastness In The Covenant And Some Analytical Thoughts by Dr. Udo Schaefer
- 9. The Message of A New Dawn, a poem by Dr. Mansour Jabbari
- 10. Faith, Science and Development, a talk by Ms. Haleh Arbáb
- 11. A poem by Manoochehr Ník Naffas
- 12. Some proverbs by Dr. Vahíd R'afati
- 13. Teaching and Registration of New Believers by Dr. Sirus Towfigh
- 14. Let's Not Muddy The Water, a poem by Sohrab Sepehri



سال ۱۹۰۱ شیکاگو

میرزا اسدالله (جناب فاضل مازندرانی) به دستور حضرت عبدالبهاء به مدّت دوسال در امریکا به تزیید معلومات امری احبّای تازه تصدیق اشتغال داشت جناب فاضل و جناب سینیور رفیع در این عکس دیده می شوند.

